
ỨNG THÂN CỦA ÐỨC QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT
Chư Phật và chư Bồ Tát đều có Pháp thân, Báo thân và Hoá Thân. “Hoá thân”

còn được gọi là “Ứng thân”, “Biến hoá thân”, “Ý sinh thân”. Hoá thân có nghĩa là
tùy cơ duyên mà ứng hiện cho thích hợp.

Trong Kinh “Phật Ðịa Kinh Luận - Quyển thứ 7 – có giải thích rằng: ”Biến hoá
thân tức là dựa theo mục đích lợi ích và an lạc của chúng sinh mười phưong, để
có thể biến hoá thành các dạng khác nhau”.

Ðể độ thoát chung sanh ở thế gian, Quán Thế Âm Bồ Tát đã tùy theo mức độ
cần thiết và tình hình cụ thể của Lục Ðạo trong Tam giới mà biến hoá thành các
hình tượng và các thân phận, sao cho thích hợp, tùy theo “linh hoạt từng lúc,
từng nơi, hiện thông để thuyết giảng”.

Ðức Quán Thế Âm có thể hoá thân thành 33 dạng khác nhau:

1- Thân Phật

2- Thân Phật Bích Chi: Phật Bích Chi tức là “Duyên Giác”, cũng được gọi là
“Ðộc Giác”, dùng để chỉ những người đã giác ngộ, nhờ vào trí tuệ của chính mình
mà đắc đạo.

3- Thân Thanh Văn: Ðây là chỉ những vị đã giác ngộ sau khi đã được nghe
những lời dạy của đức Phật Thích Ca; sau đó, họ đạt được mục đích là giải thoát
cho chính mình; cuối cùng thì có thể trở thành vị La Hán.

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát hợp lại thành “Tam thừa”.

4- Thân Phạn Vương: Tức là Ðại Phạn Thiên Vương; ngài vốn là một trong ba
vị thần lớn nhất của Bà La Môn Giáo và Ấn Ðộ Giáo, là vị thần Ðại Sáng tạo.

Sau khi được đức Phật giáo hoá, ngài trở thành Thần Hộ Pháp, là một trong
12 Chư thiên.

5- Thân Ðế Thích: Tức là Thiên Ðế Thích; ngài vốn là người đứng đầu trong
các Thiên thần của Ấn Ðộ Giáo. Ngài cũng được tôn xưng là “Thiên Giới Ðại
Vương”.



Ðức Phật đã thu nạp vị nầy để làm Thần Hộ Pháp, như Phạn Vương (kể trên).

6- Thân Tự Tại Thiên: (tức là Quán Tự Tại Bồ Tát) (xem phần giải thích ở phần
7)

Ðược tôn xưng là Bồ Tát của muôn khả năng cứu độ.

7- Thân Ðại Tự Tại Thiên: Ðại Tự Tại Thiên tức là Thấp Bà (Shiva), một trong 3
vị Ðại Thần của Bà La Môn Giáp và Ấn Ðộ Giáo. Ngài được biểu trưng là “Thần Hủy
Diệt” (tiêu diệt kẻ gây rối). Ngoài ra, cũng được tôn xưng là “Thần Khổ Hạnh” hay
“Thần Vũ Ðạo” (Ca múa).

Về sau Ngài được đức Phật thu nạp, trở thành 1 trong 12 Chư thiên của Ðoàn
Hộ Pháp. Trong Mật Giáo của Tây Tạng, Ngài còn trở thành Ðại Hắc Thiên Thần.

8- Thân Thiên Ðại Tướng Quân: Vị nầy đứng đầu trong 12 vị Hộ Pháp do tài
năng và sức mạnh phi thường của mình.

9-Thân Tỳ Sa Môn Thiên: Tỳ Sa Môn là Thiên Vương Phương Bắc trong Tứ Ðại
Thiên Vương (còn gọi là Tứ Ðại Kim Cang), Thác Tháp Lý Thiên Vương của Trung
Quốc, do diễn hoá từ Ngài mà ra.

10- Thân Tiểu Vương
11- Thân Trưởng Giả
12- Thân Tể tướng
13- Thân Bà La Môn: Bà La Môn (Brahma) là đẳng cấp cao nhất trong 4 đẳng

cấp của Ấn Ðộ cổ đại.

14- Thân cư sĩ: Trong kinh nầy, cư sĩ dùng để chỉ những người tin Phật
nhưng chưa xuất gia.

15- Thân Tỳ kheo: Tỳ kheo dịch âm tiếng Phạn là Bhiksu; còn được gọi là “Tất
Sô” (cỏ thơm), dịch ý từ “khất sĩ”, “khất sĩ nam”; dùng để chỉ những tăng sĩ sau
khi đã xuất gia, thọ đủ các giới của nhà Phật.

Với Thân Tỳ Kheo, Ngài dễ tham gia cứu độ có tiện nghi hơn.

16- Thân Tỳ kheo ni: Tỳ kheo ni dịch âm tiếng Phạn là Bhiksuni, còn được gọi
là “Tất Sô ni”. Dịch ý là “Khất sĩ nữ”, cũng được gọi là “Sa môn nữ”; dùng để chỉ
những người phụ nữ sau khi đã xuất gia, thọ đủ giới Phật Giáo.



17- Thân Ưu Bà Tắc: Ưu Bà Tắc dịch âm tiếng Phạn là Upasaka. Dịch ý là
“Thanh tín sĩ” hay “Cận Thiện nam” (tức là: những người có lòng tin trong sáng,
những người nam tìm về nẽo thiện). Dùng để chỉ những nam cư sĩ tại gia quy y
Tam Bảo, thọ 5 giới.

18- Thân Ưu Bà Di: Ưu Bà Di dịch âm tiếng Phạn là Upasika. Dịch ý là “Cận
thiên nữ” hay “Thanh tín nữ”, “Tín nữ”. Dùng để chỉ những nữ cư sĩ tại gia, thọ 5
giới.

19- Thân phụ nữ trưởng giả
20- Thân phụ nữ cư sĩ
21- Thân phụ nữ tế quan
22- Thân phụ nữ Bà la môn
23- Thân đồng nam
24- Thân đồng nữ
25- Thân thiên: “Thiên” trong đoạn kinh nầy để chỉ các vị Thần. Thiên thần

trong tín ngưỡng nầy có rất nhiều: Ðại Phan Vương Thiên, Ðế Thích Thiên, Ðại
Thiên, Ðại Tự Tại Thiên, Ðại Công Ðức Thiên, Qu  Tử Mẫu Thiên, Vi Ðà Thiên, Ðại Cátỷ
Trường Thiên nữ, Ðại Hắc Thiên.

Những ứng thân nầy có thể trấn áp những chướng ngại lớn.

26- Thân rồng: (Rồng trong tín ngưỡng cổ xưa của Ấn Ðộ là loài rắn). Theo
kinh văn, đức Phật có đủ thần lực để điều khiển những bầy rắn. Như thế, rắn
cũng được xem là Thần Hộ Pháp.

27- Thân Dạ xoa: Dạ Xoa dịch từ tiếng Phạn là “Yaka”; còn được gọi là “Dược
xoa” hay “Dạ Khất Xoa”. Dạ Xoa được đức Phật thu nạp để làm Hộ Pháp. Thân
Vương Tỳ Sa Môn có 8 tướng Dạ Xoa, 16 Ðại Dược Xoa Tướng, hàng chục ngàn Tiểu
Dạ xoa.

28- Thân Càn Thát Bà: Càn Thát Bà là “hương thần” hay “lạc thần”. Vốn là
những quần thần của Bà La Môn giáo, sau theo Phật Giáo. Họ chuyên về diễn tấu,
ca hát.

29- Thân Atula: Atula vốn là một dạng thần linh trong thần thoại Ấn Ðộ, có
khuôn mặt xấu xí. Sau được thu nạp làm Thần Hộ Pháp.



30- Thân Ca Lâu La: Ca Lâu La là con chim có cánh màu vàng. Chim nầy rất
to lớn, không gì sánh bằng. Huyền thoại cho rằng: Cánh chim của Ca Lâu La dang
ra đến 168 vạn cây số! Ca Lâu la cũng là Thần Hộ Pháp.

31- Thân Tử Na La: Ðây là vị Thần chuyên ca hát, tụng và xướng.

32- Thân Ma Hầu La Ca: Tức là Thần Mãng Xà Vương.

33- Thân Thần Chấp Kim Cang: Tức là Thần Dạ Xoa có cầm gậy Kim Cang.

NHỮNG VỊ THỊ GIẢ CỦA ÐỨC QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT
“Thị giả” trong nguyên nghĩa là: người giúp việc, người theo hầu, người đi

kèm (Trung Quốc đại từ điển).

Trong những tranh tượng, điêu khắc, đồ hoạ, khi Bồ Tát Quan Thế âm phổ độ
chúng sanh, thường có hai vị “thị giả” (hay Ðại sĩ) quan trọng: Thiện Tài Ðồng Tử
ở bên trái là Long Nữ (hay Ðại Long Nữ Vương) ở bên phải.

Cũng thường được so sánh là hai vị thị giả của đức Phật Thích Ca Mâu Ni là
Ngài Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát và Ðại Hạnh Phổ Hiền Bố Tát.

Thị giả của đức Phật A Di Ðà là Quán Thế Âm Bồ Tát và Ðại Thế Chí Bồ Tát.

Thị giả của Ðúc Dược Sư Lưu Ly Quang Vương Phật là Ngài Nhật Quang Bồ
Tát và Nguyệt Quang Bồ Tát.

Chư vị Bồ Tát quan trọng khác cũng thường có thị giả ở hai bên tả hữu.

Thị giả của Quán Thế Âm Bồ Tát, như thường thấy, trong Phật Giáo Mật Tông
và Thiên Thai Tông lại còn có “28 bộ chúng”.

Danh mục chính của “28 bộ chúng” tùy theo các bộ kinh điển và danh xưng
cũng có khác. Ðại thể thường gồm có:

Mật Tích Kim Cương Vương

Ma Hê Thủ La Vương

Na La Diên Kiên Cố Vương

Kim Tỳ La Vương

Ma Hà La Vương

Tất Bà Ca La Vương



Ngũ Bộ Tịnh (Vương)

Thiên Ðế Thích

Ðại Biện Công Ðức Thiên

Ðông Phương Thiên

Thần Mẫu Thiên

Tì Lầu Lặc Xoa Thiên Vương

Tì Lầu Bác Xoa Thiên Vương

Kim Sắc Khổng Tước Vương

Tì Sa Môn Thiên Vương

Bà Tấu Tiên Vương

Tán Ðà Long Vương

Nạn Ðà Long Vương

Càn Thát Bà Vương

Ca Lầu Vương

Ma Hầu La Ca Vương

Khẩn Na La Vương

Ðại Phạm Thiên Vương

Kim Ðại Vương

Mãn Tiên Vương

Ghi chú:
1- Ngoài những vị thị giả trên đây của đức Quán Thế Âm “thiên thủ, thiên

nhãn”, lại còn có nhiều vị thần khác, kể cả vị thần của Bà La Môn Giáo hay Ấn Ðộ
Giáo, thể hiện bằng: Thần Thủy, Thần Hoả, Thần Lôi, Thần Ðiện.

2- Danh sách thường được kê thêm là 20 chư Thiên và Thiên Long Bát Bộ.

3- Sự hiện thân của những vị thị giả nầy còn tùy theo trường hợp và chúng
sanh cần được cứu độ, với những đặc tánh và công năng của họ.



THIỆN TÀI ÐỒNG TỬ

Những giai thoại:
Thiện Tài Ðồng Tử là thị giả đứng hầu hai bên đức Quán Thế Âm Bồ Tát. Tranh

tượng nầy đã có từ lâu. Các nhà khảo cổ học đã tìm ra được những bức tranh
đầu tiên của thể loại nầy tại khu di chỉ khảo cổ học Ðôn Hoàng.

Hầu hết các nhà nghiên cứu nghệ thuật Phật Giáo đều muốn tìm kiếm những
loại tranh tượng nguyên thủy nầy. Mục đích là phác hoạ lại đứng đắn ý nghĩa đó.

Người ta thường nói đến đề tại “Thiện Tài, Ðồng Tử ngũ thập tam tham” (53
lần tham vấn Thiện Tài Ðồng Tử”. Hiện nay các khuynh hướng nghiên cứu nghệ
thuật tranh Quán Thế Âm đều hướng về đề tài nầy.

Giai thoại về Thiện Tài Ðồng Tử
Ở vị trí trung ương của hãi đải chùa Linh Ẩn (Hàng Châu) là bức tượng Quán

Thế Âm, với bàn chân của ngài dẫm lên trên con rùa lớn. Ðây là ý nghĩa trấn áp
những nguy nan.

Tương truyền rằng:

Ở tận sâu dưới trung tâm lòng đất của nhân gian, từ bao nhiêu kiếp trước,
có một con “Hải quy” (rùa biển không lồ, có oai lực vô biên). Mỗi khi con ruà biển
nầy động đậy, thì lập tức thay đổi ghê gớm toàn thể trái đất nầy. Do đó, đức Quán
Thế Âm Bồ Tát mới tìm cách chinh phục nó, lấy chân với hùng lực của mình chế
ngự và dẫm lên con rùa biển. Trần gian nhờ đó bình an.

Biểu tượng “ruà biển” trong thể tài dùng ám chỉ những tai kiếp khổng lồ,
cùng khắp. Thi ca thể hiện đề tài nầy rất nhiều dạng thức.

Trong hình, phía trên đức Quán Thế Âm là tượng Ðịa Tạng Vương Bồ Tát. Ở vị
trí cao nhất là tượng đức Phật Thích Ca Mâu Ni, khi hiện hình của Ngài đang tu
đạo ở vùng rừng núi Linh Thứu, sống khổ hạnh trong nhiều năm. Bên cạnh, có
con vượn trắng và con hoẳng, vì cảm động trước sự tu hành khổ hạnh của đức
Phật, nên chúng dâng hiến hoa quả và sữa cho Ngài trong nhiều năm.



Nổi bật nhất trong quần tượng nổi tiếng nầy là hai vị thị giả đứng hai bên
của đức Quan Âm; phía bên trái là một vị có tướng mạo nam giới, ngài chính là
“Thiện Tài Ðồng Tử”. Còn phía bên phải là một vị có tướng nữ nhân, là vị thị giả
của đức Quan Âm, là “Long Nữ”.

Xuất xứ của nhân vật
Nhân vật Thiện Tài có nguồn gốc huyền thoại, theo truyền thuyết dẫn giải

khác nhau. Con đường tu hành để trở thành thị giả của đức Quán Thế Âm như thế
nào?

“Thiện Tài” được dịch từ Phạn ngữ là “Sudhana”, cũng được gọi toàn chữ là
“Thiện Tài Ðồng Tử”. Ngài là một vị Bồ Tát (có sách chép là La Hán) trong tín
ngưỡng Phật Giáo.

Thiện Tài Ðồng Tử tuy được diễn tả trong các tranh tượng như là “một đức
bé thiện chân”, nhưng thực ra, tên “đồng tử” này không hề là để chỉ một cậu trẻ
con, không hề mang hàm ý “thiếu niên”, “nhi đồng”.

Trong nhiều Kinh văn, chính một số Bồ Tát như Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, Ðại
Hạnh Phồ Hiền Bồ Tát, Bảo Tích Bồ Tát, ngài Nguyệt Quang... cũng từng được gọi là
“Ðồng Tử Văn Thù Sư Lợi”, “Ðồng Tử Bảo Tích”, “Ðồng tử Nguyệt Quang”.

Như thế, trong ý nghĩa nầy, Phật Giáo gọi các vị Bồ Tát là “Phật Hậu Bổ” (sẽ
thay thế đức Phật sau nầy), tương lai sẽ đăng Phật.

Mặt khác, chư vị Bồ Tát đều giữ giới thanh tịnh, “trông như trẻ con”, không
hề tham, sân, si, dục vọng. Nghĩa “Ðồng tử” theo chiều hướng đó. Sai lầm từ
những người sáng tác sau nầy. “Ðồng tử” cũng cò mang ý nghĩa là “Hoàn toàn
thuần khiết”.

Căn cứ theo Kinh văn trong cuốn “Kinh Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm
- Phẩm Nhập Pháp Giới” có đoạn viết như sau:

“Một thời, Bố Tát Văn Thù Sự Lợi sống ở vùng Sala, tại Trang Nghiêm Tràng
của miền đông của Phúc Thành. Một trong những nhà phú hộ nổi tiếng tin theo
Phật Giáo là Gia Hán Phúc, ngoại ộ Phúac Thành, có đến 500 người con. Thiện Tài



là người con thứ trong gia đình đó. Khi chưa đắc đạo thành Bồ Tát vẫn còn là hài
đồng”. Không còn chi tiết gì thêm hơn về nhân vật này trong tài liệu đó cả.

Danh xưng:
Vậy thì, vì sao cậu bé trong gia đình đó lại có tên là “Thiện Tài”?

Theo ghi chép phần Phụ chú sau nầy của bản Kinh kia (đời Hậu Tấn) bổ sung
lại sau nầy thì ghi: Khi Thiện tài chào đời, 500 thứ bảo khí tự nhiên xuất hiện, gia
đình nầy sẵn đà làm ăn khá giả, lại mua thêm nhiều báu vật và tài vật. Tất cả
chứa trong kho tàng đầy ắp. Vì có chuyện nầy, cha mẹ cùng họ hàng của Gia Hán
Phúc nghe theo lời thầy tướng số, đặt tên cho cậu bé so sinh đó là “Thiện Tài”.

Dân chúng trong vùng về sau suy luận thêm rằng: Vị Bồ Tát đương nhiên là
“Thần linh cao cấp” trong Phật Quốc, khi giáng trần, tất nhiên phải sẽ trở thành
bậc phi phàm. Trên trời đã hiện ra và giáng xuống nhiều châu báu cho gia đình
nầy. Kho tàng của cải họ Gia đã đầp ắp. Quý tử sinh ra đồng thời với vận may đó,
cho nên dùng tên “Thiện Tài” để đặt.

Trong Kinh Hoa Nghiêm Thầm Huyền Nghĩa, quyển 12, Cao tăng Pháp Tạng đời
nhà Ðường biên soạn đã giải thích:

“Do được phước báo, của cải đầy ắp trong nhà, cho nên đặt tên là “Tài”. Ðiều
đó tức là lấy thiện để làm nhân đức, lấy tài làm quả. Vì lúc sinh thời, có được
nhiều của cải; về sau, đức hạnh cậu bé hiện ra rõ, cho nên gọi là “Thiện”.

Sau khi giải thích như vậy, giáo sư Mã Thư Ðiền kết luận rằng: “Câu chuyện
thần thoại theo kiểu “Thiện Tài” trên đây có rất nhiều trong điển tích Phật Giáo.
Tất nhiên, điều nầy không phải là không dùng để tuyên truyền giáo lý và giáo
nghĩa của Phật Giáo...” (trích Các Vị Thần PG Trung Quốc – trang 291).

Thời kỳ cầu đạo
Khi lớn lên, Thiện Tài dần dà hiểu thấu được bản chất của trần thế nầy, xem

tài vật có được chẳng khác gì là cỏ rác, vạn vật đều là không, nên đã phát
nguyện tu hành, để rồi về sau đắc quả Bồ Tát.

Tài liệu trên lại còn ghi thêm chi tiết như sau:



Vào hồi đó, Thiện Tài và gia đình sống gần bờ sông. Chàng liền cung thỉnh Bồ
Tát Văn Thù về nhà giảng Phật pháp cho mọi người am hiểu. Ðức Văn Thù chỉ cho
Thiện Tài như sau:

“Một khi đã cầu thiện trí thức, thì không được lơ là, không được gián đoạn.
Nếu đã gặp thiện trí thức, không được đem lòng kinh ghét. Những lời dạy bảo
của các bậc thiện trí thức đều phải thấu hiểu và làm theo. Những chỉ dẫn để tô
bồi cuộc sống không được bỏ lỡ”.

Suốt trong thời gian cầu học đạo, Thiện Tài luôn theo những điều giáo huấn
đó. Ðây là giai đoạn tìm học đầu tiên của Thiện Tài.

Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát khuyên Thiện Tài nên đi về nước Thắng Lạc (Tshang
Lat) ở miền Nam, cầu đạo cao cả của Hoà Thượng Công Ðức Vân, để có thể tinh
tấn thêm trên đường tu học.

Thiện Tài vâng theo lời Bồ Tát Văn Thù, đến núi Thú Dương, cầu đạo với Hoà
Thượng Ðức Vân. Nhưng khi đó Hoà Thượng mang trọng bệnh, sức khoẻ yếu kém,
nên khuyên Thiện Tài có thể học hỏi ở Trưởng Giả Di Ca.

Qua những chướng ngại không lường trước, hết vị nọ đến vị kia, cuối cùng
thì Thiện Tài Ðồng Tử đã tham vấn đến 53 vị Thiện Trí Thức. Một số đã trở thành
minh sư của Thiện Tài. Cũng nhờ tinh thần cầu họ, khiêm tốn, tu tập không
ngừng, trải qua hàng vạn gian lao, vất vả, Thiện Tài đã chiến thắng tất cả những
gian lao vất vả, bằng lòng nhiệt thành, không ngại khổ.

Theo Kinh văn, Thiện Tài đã tổng hợp được nhiều tư tưởng sâu xa và cách
hành trì nghiêm ngặt.

Trong số 53 vị Thiện trí thức, họ có những trình độ nghiên cứu và học đạo
khác nhau, thậm chí có cả những người theo Bà La Môn Giáo và Ấn Ðộ Giáo, nam
cũng như nữ.

Ngoài chư vị Bồ Tát, Tỳ Kheo, Tỳ kheo ni, Ưu Bà tắc, Ưu Bà Di, lại còn có các vị
trưởng giả, các vị tiên, các vua chúa, các Bà la môn, thiên thần, địa thần, thuyền
trưởng, học giả.

Căn cứ theo tài liệu ghi chép trong “Thiện Tài 53 tham” của Trưởng Giả
Hoàng Thế Ðồng, trong các minh sư nầy, có 3 vị “đại sĩ” (theo nguyên văn) quan
trọng nhất:



(a) Trong Tham thứ 27, Thiện Tài đã tham bái Bồ Tát Quán Thế Âm khi đó Ngài
đang ở núi Phổ Ðà Lạc Ca. Bồ Tát đã giảng dạy cho Thiện Tài “Ðại Bi Hành Môn”
trong đó nói về “đại hạnh từ bi là quan trọng nhất trong tất cả các pháp môn”.
Lầm Tham cứu nầy có ảnh hưởng lớn lao nhất trên bước đường tu tập của Thiện
Tài.

(b) Trong Tham thứ 51, Thiện Tài đến tham học với Ngài Ðương Lai Hạ Sanh Di
Lặc Tôn Phật ở núi Tì Lô, nước Hại An..

Ðức Di Lặc đã giảng dạy cho Thiện Tài về nội dung của “Tâm Bồ Ðề”.

Ngài cũng dự đoán: Nếu Thiện Tài kiên trì học hỏi và tu hành, không bao lâu
sẽ ghé đến bến bờ công đức của Phật.

(c) Trong Tham thứ 52, Thiện Tài tham học với Ngài Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát.
Lần cuối cùng nầy, Thiện Tài được Ngài Văn Thù giúp cho thành tựu được tất cả
các pháp môn. Nhờ đó, đạt được cảnh giới “đại trí vô lượng”.

Ghi chú:
Trong một số tư liệu khác, như của Mã Thư Ðiền, Thiện Tài ở tham thứ 53, đã

được Ngài Ðại Hạnh Phổ Hiwền Bồ Tát giảng dạy về “Nhất Thiết Phật Sát Vi Trần
Giáo Tam Muội Môn”.

Cuối cùng thì Thiện Tài cũng thành tựu viên mạn về Hạnh Nguyện Bồ Tát.

Như thế, những tham bác sau cùng nầy đã giúp Thiện tài thực hiện được
nguyện vọng đắc quả của mình.

Các nhà nghiên cứu Tây Phương (như Conzé) nhận định: Quá trình học hỏi
của Thiện Tài là một ví dụ điển hình mà Phật Giáo Ðại Thừa dùng để thuyết minh
về khái niệm “Tức thân thành Phật” của mọi tầng lớp Phật tử.

Thiện Tài trong phong cách thờ phụng:
Hiện nay, trong khoa đồ tượng học Trung Quốc, ở các ngôi chùa lớn nhỏ của

nước nầy theo Thiền tông, ở phía bên trái của Quán Thế Âm Bồ Tát có đặt ngôi
tượng của Ðồng Tử Thiện Tài, trong tư thế cầu pháp học đạo.

Theo học giả Phùng Hữu Lan thì đây là hình ảnh ghi lại lần Tham học thứ 27
của Thiện Tài với Bồ Tát để được giáo hoá, là 1 trong 53 lần tìm học trong quá
trình tu tập của vị Ðồng tử nầy.



Tài liệu cũng viết thêm: Ðồng tử Thiện Tài đã được Bồ tát Quán Thế Âm giáo
hoá, trong thời kỳ ở núi Lạc Ca, huyện Phổ Ðà, rồi hiện thành Bồ Tát.

“Ðể phụ giúp Ngài Quán Thế Âm Bồ Tát phổ độ chúng sanh, Thiện Tài Ðồng tử
liền hiện thành một cậu bé, là vị thị giả ở phía bên trái của Bồ Tát”.

Còn ở phía bên phải của quần tượng nầy, thường thể hiện một hải đảo, có
một con thuyền nhỏ đang sang sông và một cậu bé: Ðiều nầy thể hiện cảnh cậu
bé Thiện Tài đi tham vấn Bồ Tát Quán Thế Âm, để thử cậu bé Thiện Tài có thành
tâm thành ý hay không, Bồ tát Quán Thế Âm hoá thân thành người lái đò, khi đi
trên biển cả, Bồ Tát liền hoá phép nổi sóng gió, như để thử thách, rồi khuyên
Thiện Tài nên quay trở về. Tuy nhiên, Thiện Tài vẫn quyến tâm vượt biển.

LONG NỮ
Một số đồ tượng khác thì trình bày: ở bên phải của Bồ Tát Quán Thế Âm là

một người nữ: đó là Long Nữ.

Chuyện tích Long Nữ có nhiều thuyết khác nhau, kể cả nội dung chính.

Theo “Phổ Ðà Linh Ký Truyện”, phẩm 22, chứng liệu được xem là phổ biến
nhất ở Trung Quốc về nhân vật nầy thì: Sự đắc đạo của Long Nữ (Thánh Vương)
lại hoàn toàn khác với Thiện Tài Ðồng Tử.

Nếu Thiện Tài phải trải qua 53 lần tham vấn, với trăm ngàn vất vả, khó khăn
mới ngộ đạo, thì Long Nữ đã thành Bồ Tát một cách nhanh chóng.

Long Nữ - theo tài liệu trên - vốn là vị Thiên thần hộ pháp của Phật Giáo, con
gái thứ hai của Sa Kiệt La (Long Vương), một trong 12 vị Chư thiên. Long Nữ rất
thông minh; khi vừa tròn 8 tuổi, một hôm bỗng nhiên được nghe Ngài Văn Thù Sự
Lợi Bồ Tát thuyết pháp ở Long Cung thánh điện, hoát nhiên đã giác ngộ.

Ngay sau đó, Long Nữ liền lên núi Linh Thứu đãnh lễ đức Bổn Sư Thính Ca
Mâu Ni, rồi được thành tựu Phật đạo, với thân “con rồng” (Long Nữ).

(Một thuyết khác: Long Nữ đã dùng viên ngọc vô giá của vua Sa Kiệt Ðà ban
cho, đi cúng giàng khắp mọi nơi, do đó đã đắc đạo).

HUYỀN THOẠI VỀ LONG NỮ
Trong Kinh Pháp Hoa, phẩm Ðề Bà có đoạn chép:



Một hôm, Bồ Tát Trí Tích cùng với Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi cùng bàn luận về
vấn đề “phụ nữ đắc đạo”.

Ngài Trí Tích sau khi dẫn giải trường hợp của Long Nữ, liền hỏi Ngài Văn Thù
rằng:

- Phật kinh vốn thâm sâu, vi diệu, quả là của quý trên trần gian; chúng sanh
cần phải tinh tấn, chăm chỉ, gian khổ tu hành không ngừng, về sau mới có thể
đắc quả được. Nhưng liệu có trường hợp nào lập tức đắc quả được hay không?

Văn Thù Bồ Tát trả lời:

- Có con gái của Sa Kiệt Long Vương, khi mới 8 tuổi, đã có đủ khả năng thọ
trì diệu pháp, thâm nhập thiền định, biểu đạt chư pháp, chỉ có trong vòng 1 sát na
(tức là 1/37 giây) phát tâm Bồ đề, liền đắc chánh quả ngay.

Bồ Tát Trí Tích nghe xong, tỏ ra nghi ngờ về trường hợp nầy, liền hỏi:

Tôi thấy rằng: Ngay cả đức Thích Ca Như Lai, Ngài cũng phải trải qua vô số
kiếp nạn, phải chuyên tâm tu luyện rất gian khổ, phải kiên trì không ngừng nghỉ,
phải khó khăn lắm mới thành chánh quả. Long Nữ chỉ trong chớp mắt 1 sát na, đã
thành đạo hay sao?

Trong khi hai vị Bồ Tát đang bàn luận, thì Long Nữ đã đột nhiên xuất hiện
trước mặt, lễ bái ngài Trí Tích. Khi đó ngài Xá Lợi Phất, một trong 10 đại đệ tử của
Phật cũng có mặt, tỏ ra nghi ngờ hơn.

Long Nữ chỉ cười mà không trả lời; cô liền lấy từ trong người ra một viên
ngọc rất to, giá trị của viên ngọc bằng “tam thiên thế giới”. Long Nữ liền mang
viên ngọc quý dâng lên đức Phật. Ðớc Bổ Sư lập tức chìa tay đón lấy, tỏ ra vô cùng
hoan h .ỷ

Long Nữ lập tức biến thành nam giới, có đầy đủ đức hạnh của một vị Bồ Tát, liền
vãn sanh về thế giới thanh tịnh, ngồi trên đài sen, thành Chánh Ðẳng, Chánh Giác.

Ðể giúp đỡ Bồ Tát Quán Thế Âm phổ độ chúng sanh, Long Nữ liền biến thành nữ
nhân, trở thành vị thị giả đứng về phía bên phải, đối xứng với Thiện Tài Ðồng Tử.


	1- Thân Phật
	THIỆN TÀI ÐỒNG TỬ
	Giai thoại về Thiện Tài Ðồng Tử
	Xuất xứ của nhân vật
	Thời kỳ cầu đạo


