
SỰ TÁI SANH và KHOA HỌC

Sự tái sanh được đặt ở trọng tâm của hai tôn giáo lớn trên thế giới là 
Phật Giáo và Ấn Độ Giáo. Nếu không có sự Tái Sanh, sự tu tập trở thành 
vô nghĩa đối với 2 tôn giáo này. Trong Phật Giáo tu là để vượt thoát khỏi 
vòng sanh tử, luân hồi, mục đích tối hậu của PG; còn như trong Ấn Độ 
Giáo, tu là để trong sạch hóa cái Atman cá thể (linh hồn), để thể nhập vào 
Brahman (một Hữu Thể tuyệt đối, một Linh Thức tuyệt đối, một Hạnh 
phúc tuyệt đối), giống như ý niệm Thượng đế trong các tôn giáo độc thần. 
Nhưng không phải trong một đời, một kiếp mà có thể trong sạch hóa cái 
Atman được, do đó phải tái sanh để tu luyện.

Quan điểm về sự Tái sinh của các Tôn giáo và Triết học
Hiện tượng Tái sinh đã từng được nói đến từ 1500 năm trước Chúa

Giáng sinh trong Thánh  Thi Vệ Đà (phần Rigveda) của Bà La Môn giáo
''Sự rời khỏi thân xác của linh hồn, sự cư ngụ trong những dạng thức khác
của sự sống, rồi trở lại dạng thức con người, sự quyết định của cuộc sống
tương lai tùy thuộc nguyên lý nghiệp báo, tất cả được ghi chép trong đó''.
Sau đó Đức Phật Thích Ca, 600 năm trước Thiên Chúa, lại thuyết giảng  sự
Tái sanh và Luân hồi trong Tạng Kinh của Phật giáo. Ở Hy Lạp người ta
nghĩ rằng ý niệm chuyển di Tâm-thần, Pythagore và Platon được học từ Ai
Cập và Ấn Độ. 

Các triết gia Hy Lạp vào thế kỷ thứ I trước thiên chúa quan niệm
rằng con người có 3 thành phần: vật thể, tâm thần (psychisme) và tâm thức
(esprit). Khi chết thì phần tâm thần có thể chuyển di sang một người khác
hoặc một con thú khác. Về sau phái Thông Thiên Học (Théosophie) chấp
nhận lý thuyết này nhưng cho rằng phần tâm lý chỉ có thể di chuyển sang
những dạng vật thể ngày càng cao hơn chớ không thoái hoá vào những con
thú. Thuyết này gọi là  Tâm-thần chuyển-di (métempsychose). Phật giáo
thì cho rằng con người có thể tái sinh thành con thú tùy theo nghiệp quả
tạo ra trước đó.

Phái Linh Thông (Spiritisme) tin tưởng rằng linh hồn của người chết
là một thực thể có thật, tinh vi hơn vật chất có thể nhập vào người sống
như ''ông đồng, bà cốt'' làm trung gian giữa 2 thế giới người sống và người
chết  để  thông  báo  hay  dạy  dỗ  điều  gì.  Quan  điểm  nhập  xác
(réincarnation) và những cuộc 'lên đồng' hay 'xây cơ' là thực hành chủ yếu
của nhóm này. Ở Pháp có ông Allan Kardec là giáo chủ của môn phái này,
chính ông đã phổ-thông-hóa danh từ réincarnation. Theo Phật giáo,danh từ
này không chính xác vì nó không kể tới những chúng sinh không có thân
xác như ma quỷ hay chư thiên.



Ý niệm về sự chuyển-di hay chuyển-sinh linh hồn (transmigration)
chỉ định sự di chuyển của một linh hồn từ một thân thể này sang một thân
thể khác cũng trái hẵn ý niệm tái sanh trong phật giáo. Linh hồn thường
được hiểu là một thực thể thiết yếu và trường tồn; trong khi Phật giáo quan
niệm không có linh hồn và mọi vật, mọi hiện tượng đều vô thường biến
đổi. Trong Phật giáo lúc tái sanh có sự thành lập một hợp thể tâm-vật-lý
khác thay thế các hợp thể cũ do tác động của nghiệp lực quá khứ. Do đó
chữ Tái sanh (renaissance) là thích hợp nhất với Phật giáo.

Cấu tạo của con người : Ngũ uẩn
Trước hết chúng ta thử tìm hiểu cấu tạo và sự vận hành của tấm thân

Ngũ-uẩn này.
1.Sắc pháp là cái chi? 

Sắc pháp(Rūpa)  là thành phần vật chất cấu tạo nên con người và vũ
trụ. Triết học Phật giáo định nghĩa sắc uẩn theo những đặc tính sau đây:

a- Không nhân (Ahetukaṃ): vì trong sắc pháp không có các nhân tương
ưng: tham, sân, si, vô tham, vô sân, vô si (nhân tương ưng là cội rễ, nguồn
gốc của các pháp thiện hay bất thiện). 

b- Có nhân duyên (Sappaccayaṃ): vì sự hiện hữu của sắc pháp do nhân
duyên trợ tạo. Nếu là sắc uẩn thì có 4 nhân duyên: nghiệp, tâm, thời tiết và
vật thực. 

c- Có tính cách hữu vi (Saṅkhataṃ): được cấu tạo, được hợp thành do 4
yếu tố chính (đất, nước, gió, lửa) và nhiều yếu tố khác. 

d- Có tính cách hiệp thế (Lokiyaṃ): thuộc về thế gian, liên kết với thế
gian, không có cái gọi là sắc xuất thế. 

e- Thuộc về Dục giới (Kamavacaraṃ) hoặc Sắc giới (rūpadhatu): vì nó
nằm trong phạm vi của cõi Dục giới (đối với sắc uẩn) hoặc cõi Sắc giới. 

f- Không có đối tượng (Anārammaṇaṃ): bởi vì tự nó không thể tri giác
đối tượng. Chính Sắc là đối tượng để cho tâm nhận biết. 

g- Không thể bị loại trừ (Appahatabbaṃ): vì Sắc pháp không bị tuần tự
loại trừ như các loại phiền não; ở đây không có nghĩa là sắc pháp không bị
luật vô thường chi phối. 

Vậy Tâm là chi? 

2. Tâm (Citta) thường được định nghĩa là khả năng nhận biết một đối
tượng hay là biết cảnh. Nhưng định nghĩa như thế chỉ nói lên được một
khía cạnh của tâm thôi, do đó chúng tôi xin đề nghị một định nghĩa tổng



quát hơn: Tâm là thành phần tinh thần cấu tạo nên con người được qui
định bởi 4 yếu tố: 

2a- Tâm trạng (thọ) : là hình thức biểu hiện của Tâm xuyên qua 5 trạng
thái: vui, sướng, buồn, đau và thản nhiên (hỉ, lạc, ưu, khổ, xả). Không có
Tâm nào mà không biểu hiện qua một trong năm cảm thọ nói trên. 

2b-  Tâm tưởng: là khả năng ghi nhớ, hồi tưởng, hình dung những sự
vật, hay khái niệm mà mình đã kinh nghiệm biết qua. 

2c- Tâm hành: là khả năng hành xử của Tâm hay thái độ của nó trước
một đối tượng tùy theo tính cách thụ động (quả), chủ động (nghiệp), hoặc
tự động (duy tác). Thụ động thì không tạo nghiệp, chỉ chịu nhận kết quả tốt
hay xấu. Chủ động thì tạo nghiệp có thể thiện hay bất thiện. Còn tự động
thì ứng xử một cách máy móc tự nhiên, không thiện, không ác, không tạo
nghiệp gì cả. Đây là tâm của các bậc Alahán và chư Phật. 

2d- Tâm thức: là khả năng nhận biết, ghi nhận, ý thức, nắm bắt một đối
tượng khi nó lọt vào một trong sáu cửa: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. Do
đó, có nhãn thức, nhĩ thức, tỉ thức, thiệt thức, thân thức và ý thức. Không
có đối tượng thì không có thức nhận biết. 

Như vậy, trước một đối tượng ghi nhận được (tâm thức), tùy theo khả
năng hành xử (tâm hành), tâm sẽ biểu hiện dưới một trạng thái vui, buồn,
sướng, khổ hay thản nhiên (tâm trạng) và đồng thời tạo nghiệp hay không
và nghiệp nầy được ghi nhớ (tâm tưởng) trong dòng trôi chảy của tâm. 

Trong văn học Pāli, 3 chữ Tâm (citta), Ý (mano), và Thức (viññāṇa)
gần như đồng nghĩa với nhau, tùy theo hoàn cảnh mà được dùng khác
nhau, nhưng không ra ngoài 4 khía cạnh nói trên. 

Sắc pháp tuân theo những định luật của nó, nói chung là những định
luật vật lý và hoá học. Danh pháp (tâm) cũng tuân theo những định luật
của nó, những định luật Tâm Não. Nhưng khi cả hai cùng hiện hữu trong
một hợp-thể tâm-vật-lý thì chúng tương tác qua lại.

Tâm diễn biến, sanh diệt theo một diễn trình (lộ trình) bao gồm nhiều
sát-na tâm

Sát-na tâm là đơn vị thời gian ngắn nhất mà một loại tâm có thể chiếm
hữu trong tiến trình sanh diệt của nó. Danh từ này bao hàm hai ý niệm thời
gian và tâm, nên được gọi là sát-na-tâm. Có sách gọi là chặp tư tưởng.
Diễn trình này xảy ra theo một trật tự thứ lớp nhất định khi có một đối
tượng xuất hiện từ bên ngoài, trước năm cửa của giác quan, hoặc xuất hiện
trong nội tâm trước cửa ý, tùy theo thời khoảng sống: lúc thức, lúc ngủ, lúc
chiêm bao, lúc nhập thiền hoặc lúc chết… Một lộ trình tâm  như thế có



thể có từ 12 cho tới 17 chập sát-na tâm liên tiếp. Nhiều lộ trình tiếp nối
như thế sẽ cho chúng ta một chức năng của tâm não như tri  giác,  hồi
tưởng, suy nghĩ. Ví dụ : Muốn tri giác (định danh) một đối tượng, phải trải
qua ít nhất 5 lộ trình. Mỗi sát-na tâm trong lộ trình có một nhiệm vụ nhất
định. Có tất cả 14 nhiệm vụ: 

(1) Tái sinh (Paṭisandhi): hay còn gọi tục sinh, kiết sinh thức. 

(2) Hộ kiếp (Bhavaṅga) hay hữu phần: tiềm thức.

(3) Khán môn (Āvajjana): hướng tâm. 

(4)→(8) Năm thức (Pañcaviññāṇa): nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân-thức.

(9) Tiếp thâu (Sampaṭicchana). 

(10) Quan sát (santīrāṇa): suy xét. 

(11) Phân đoán (Votthapana): xác định. 

(12) Đổng tốc (Javana): hay tốc hành, tác hành.

(13) Thập di (Tadārammāṇa): hay Mót, Na cảnh, lưu chép. 

(14) Tử (Cuti).

Mười bốn nhiệm vụ trên diễn tiến theo một lộ trình được mô tả bởi Tâm
lý học Phật giáo, chúng được xem như diễn trình của một dòng vi-nhận-
thức (micro-cognition)  trong đó chúng ta chỉ thực sự hiểu được 6 thức
(nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý-thức) và 7 tâm Đổng-tốc (là tâm chủ động tạo
nghiệp).  Tuy nhiên nhờ Tâm lý học Phật giáo và Tâm lý học hiện đại,
chúng ta biết được những khả năng và việc làm của Tâm như sau:  

a)- Tiếp xúc và nhận biết các cảm giác: thấy, nghe, ngửi, nếm, đụng. 

b)- Diễn dịch, mô tả và đánh giá các cảm giác: tri giác. 

c)- Ghi nhớ, hồi tưởng và tưởng tượng: Trí nhớ và liên tưởng. 

d)- Kiểm soát tư tưởng, lời nói và hành động: nhờ sự phối hợp làm việc
của chú tâm, tỉnh giác, tinh cần, tác ý, ghê sợ và hổ thẹn tội lỗi. 

e)-  Làm việc  tự  động không cần suy  nghĩ:  thói  quen,  phản xạ,  bắt
chước. 

g)- Hành động qua 3 cách: 

*Suy nghĩ: ý định, ý nghĩ, suy luận, ý chí, sáng tạo. 

*Ngôn ngữ: diễn tả tư tưởng bằng lời nói, chữ viết và cử chỉ. 

*Hành vi điều khiển các động tác để hoàn thành ý định. 

h)- Tập trung tư tưởng trên một đối tượng: định tâm. 



i)- Phản quang tự kỷ: nhận diện được chính mình hoặc tư tưởng của
mình. (người bịnh Alzheimer không làm được việc nầy). 

k)- Buông xả, chuyển hướng tâm: tác ý, tha thứ. 

l)- Khả năng tin tưởng, giao tiếp, cảm thông.

m)-Tâm có khả năng tạo ra sắc pháp (Tâm lý gia Mỹ Ekman đã phát
hiện 60 nét mặt diễn tả sự sân hận)

Những khả năng và việc làm trên đây gần như bao gồm tất cả đời sống
tâm lý của con người 

Vũ trụ quan của Phật giáo

Vũ trụ quan (cosmogonie) của Phật giáo và Ấn Độ giáo không khác
nhau mấy. Các nhà học giả tây phương cho rằng PG chép lại những gì đã
có trong Ấn Độ giáo,  nhưng trong nhiều bài  kinh Đức Phật  xác nhận
những điều ngài nói không phải do ngài nghe từ các vị Sa-môn hay Bà-la-
môn nào khác. Như trong bài kinh Thiên Sứ (Trung Bộ Kinh III, bài 130,
Devadùta Sutta), Đức Phật nói: «với thiên nhãn thanh tịnh, như lai thấy
các chúng sanh chết đi, sinh lại, hạ liệt, cao sang, đẹp đẻ, xấu xí...tùy theo
hạnh nghiệp của họ». Trong một bài kinh 'Phật thuyết như vầy', thuộc Tiểu
bộ, Phẩm III: «và này các tỳ kheo, vì rằng ta tự mình biết, tự mình thấy, tự
mình tìm ra nên ta tuyên bố rằng:ta đã thấy các chúng sanh, thân làm ác,
lời nói ác, ý nghĩ ác, chỉ trích các bậc thánh, có tà kiến,sau khi thân hoại
mạng chung, họ phải sanh vào cõi dữ, đọa xứ, địa ngục». Trong những câu
chuyện Tiền Thân (Jataka): bao gổm 547 câu chuyện tự thuật của Đức Phật
về những tiền kiếp quá khứ của ngài: khi thì làm người, khi thì làm thú,
làm chư thiên, thày tu, vua quan, thương gia, kẻ trộm, sư tử, thỏ rừng,
chim két, khỉ, rắn, khi thì ở địa ngục...Trong cuộc đời gần cuối cùng của
chuỗi tái sanh, ngài là vua Vessantara, nổi tiếng vì hạnh bố thí, ngài cho
hết những gì thiên hạ xin ngài: ngay cả vợ và 2 đứa con. Câu chuyện này
đã làm gương cho hoàng đế A-Dục và nhiều vị vua Tích Lan, Thái Lan, Ai
Lao, Khờ me trong nhiều thời đại.

Trong kinh sách có ghi lại  31 cõi sinh tồn mà chúng sanh đi loanh
quoanh trong vòng luân hồi. Trong đó có 4 cõi khổ và 27 cõi thuận lợi.

Bốn cõi  khổ từ thấp nhất  (1)  trở  lên:  Địa ngục(1),  Thú vật(2),  Ngạ
quỷ(3), A-Tu-La (4)

Cõi người (5), Sáu cõi Trời Dục giới từ thấp lên cao (6) →(11)

Trong 11 cõi Dục giới này, chỉ có cõi người và cõi thú vật thì hiển hiện
trước mắt người thường. Nhũng cõi khác không thấy được nên có nhiều



người không tin. Thực ra chỉ cần đắc Thiên Nhãn Thông là có thể thấy
được cõi chư thiên, ma quỷ và địa ngục.Trong ngoại đạo cũng có nhiều
người đắc thần thông sau khi đã tu tập đến Tứ Thiền, nên họ cũng thấy
được các cảnh ấy. Do đó trong tất cả các tôn giáo đều có nói đến chư thiên
và địa ngục.

Cao hơn cõi Dục giới là những cõi Trời: có 16 cõi Phạm thiên Sắc giới
và 4 cõi Phạm thiên Vô Sắc giới.Những cõi này dành cho những vị đắc
các loại thiền Sắc giới và Vô Sắc giới mà lúc lâm chung vẫn giữ được các
tâm Thiền. Cõi là nơi chúng sanh nương tựa để sanh lên và sinh sống, khác
với cảnh là đối tượng mà Tâm có thể biết đến. Ví dụ: ở cõi người chúng ta
có thể có 4 loại tâm biết được 4 loại cảnh: Dục giới là cảnh bình thường
của đời sống con người qua 6 giác quan, cảnh Sắc giới và Vô-sắc-giới là
cảnh của những người đã đắc thiền, cảnh Siêu-thế là cảnh của những vị đã
chứng đắc các tầng thánh hay đã thấu rõ Niết Bàn. Cho nên Niết Bàn là
cảnh chớ không phải là cõi.

Trong 31 cõi được diễn tả trong kinh Tạng chánh truyền không có cõi
nào tương đương hay giống cõi Tịnh Độ của Phật A-Di-Đà, không biết các
Tổ Tịnh Độ Tông căn cứ vào đâu để đặt ra cõi ấy.

Thuyết Duyên sinh và Duyên hệ

Tại sao con người cứ phải cuồn cuộn trôi theo dòng luân hồi, không bao
giờ chấm dứt? Thân phận con người là một diễn trình vô thủy, vô chung,
cho đến khi gặp được Phật pháp, thức tỉnh, cố gắng vượt thoát khỏi vòng
sanh  tử,  tử  sanh.  Thuyết  Duyên sinh (hay  Thập  nhị  Nhân  Duyên)  là
nguyên lý căn bản của PG giải thích cho ta hiểu rõ sự vận hành của  con
người trong vòng luân hồi do những điều kiện cần thiết nào, cái này làm
duyên cho cái kia sanh lên tạo thành một chuỗi 12 nhân duyên liên hoàn
tương tác lên nhau. 

  



Trên sơ đồ thuyết Duyên sinh, ta thấy sự SINH xảy ra 2 lần:

-1 lần trong hiện tại ở khâu THỨC (Hành → Thức)

*Hành là nghiệp trong quá khứ và

*Thức là thức Tái Sanh trong hiện tại: có nghĩa là thai vừa đậu
(œuf fécondé) trong bụng mẹ với sự gặp gở của 3 thành phần: 

noãn bào của mẹ+tinh trùng của cha+thức Tái Sanh

-1 lần trong vị lai ở khâu SANH (Hữu → Sanh)

*Hữu là nghiệp trong hiện tại và

*Sanh là sự tái sanh trong vị lai

Chữ Hữu có hai nghĩa: 1-nghiệp hữu là tiến trình nghiệp gây ra sự tái
sanh / 2-sinh hữu là tiến trình xuất hiện và phát triễn của sự sống trong ba
cõi Dục-giới, Sắc-giới và Vô-sắc-giới.

Như vậy nguyên nhân của sự tái sinh là nghiệp và nguyên nhân của
nghiệp là Vô minh và Thủ chấp. (Thủ chấp là bám víu vào dục lạc, tà
kiến, những lễ nghi mê tín vô ích, và sự chấp ngã hay ngũ-uẩn thủ).

      Vậy nghiệp là gì? Là một hành động có chủ tâm (cetana) thể hiện qua
tư tưởng, lời nói hay việc làm và sẽ cho kết quả trổ sanh ở kiếp hiện tại,
kiếp kế tiếp hoặc các kiếp về sau, hoặc không cho kết quả gì cả tùy theo
điều kiện nhân duyên.

Thức Tái sanh là chi? Là sát-na-tâm đầu tiên xuất hiện trong lộ trình
tâm đầu tiên của chúng sanh vừa tái sanh, nó tiếp nối sát-na tâm Tử của
chúng sanh vừa mất. Ta không biết được chúng sanh vừa tái sanh vào cõi



TửDD

đời sống cũ 

TS hk2

đời sống mới 

đ.t. = S.T.  

hk1

nào trong 31 cõi luân hồi, trừ Đức Phật và những vị đã đắc Thiên Nhãn
Minh. Vào thời Đức Phật nhiều vị chưa đắc thánh nhưng đã đắc Thiên
Nhãn Minh đều có thể biết được người chết sanh đi đâu.

Theo Tâm-lý-học Phật giáo trươc khi chêt ngươi ta băt đươc 1 ý tương nao
đó qua ý môn, ngươi đó chêt băng lộ trinh tâm "Ý Môn Cân Tử" hoặc 
ngươi ta băt đươc 1 canh nao đó xuyên qua 5 giác quan, ngươi đó chêt 
băng lộ trinh tâm "Ngũ Môn Cân Tử" ;.
Lộ Tử ý môn /Tái-sinh-thí dụ đối tượng là cảnh sắp Tái sanh (S.T.)

 

 

Lộ Tử ngũ môn / Tái-sinh - thí  dụ đối tượng là Nghiệp Tướng qua cảnh 
sắc hiện tại 

 

Ký hiệu : 
N = nghiệp Kamma / NT = nghiệp tướng Kamma nimitta   / ST = sanh thú 
tướng (cành nơi tái sanh) Gati nimitta
TS = Tái Sinh /  hk = hộ kiếp / VQ = hộ kiếp Vừa Qua / RĐ = hộ kiếp 
Rúng Động / DD = hộ kiếp Dứt Dòng  

K5m = Khán ngũ môn / TT = Tiếp Thâu / QS = Quan Sát / XĐ = Xác
Định / KY = Khán Ý môn / J1..J5 = Javana / Td = Thập di

Td TdKY J1 J2 J3 J4 J5RĐ

đối 
tượng 
cũ 

đối tượng mới = Sanh Thú tướng (S.T.) 

đời sống cũ 

VQ RĐ DD K5m NhãnT TT QS XĐ J1 J2 J3 J4 J5 Tử hk1TS hk2

đời sống mới 

đối tượng mới = Nghiệp Tướng cảnh sắc hiện tại  (N.T.) 

đ.t. 
cũ 

đ.t. = N.T.   



Do đó trong PG nguyên thủy không có hiện tượng 'Thân Trung Ấm
49  ngày'  sau  khi  chết.  Hơn  nữa  bác  sĩ  tâm-thần  Pháp  Jean-Pierre
Schnetzler, trong quyển sách ''De la mort à la vie'' đã đưa ra công bố dựa
trên sự nghiên cứu 616 trường hợp thuộc nhiều nước khác nhau và có nền
tảng văn hóa khác nhau, của GS Mỹ Ian Stevenson, thì khoảng cách từ lúc
chết cho tới tái sanh ở kiếp sau trung bình là 15 tháng/ khoảng cách dài
nhất  là  25 năm/ khoảng cách ngắn nhất  là  6  tháng (với  dân Druses  ở
Liban). Kết luận: không có trường hợp nào trùng với 49 ngày. Như vậy coi
chừng sự khác biệt giữa thực tại và truyền thống nghi lễ. Đức Đạt Lai Lạt
Ma cũng thường nói là con số 49 không có căn cứ rõ ràng và chính xác, nó
có thể dài hơn hoặc ngắn hơn vì thời gian của kiếp sống con người khác
với thời gian của cõi âm hay của các cõi sống khác.

Ngoài Duyên-sinh tác động như điều kiện cần giữa nghiệp và tái sanh,
còn có những Duyên-hệ tác động như những điều kiện đủ, chẳng hạn:

-thời gian: cùng có mặt  của 3 yếu tố:  noãn bào của mẹ (sự rụng
trứng), tinh trùng của cha (sự giao hợp) và thức tái sanh của kẻ đi đầu thai.
(được gọi là Đồng sanh duyên)

-ý chí: cha mẹ muốn có con hay không muốn có con, hoặc kẻ đi đầu
thai muốn được sanh trở lại làm người để tiếp tục con đường tu tập như
các vị Tulku Tây Tạng. (Trưởng duyên).

-năng lượng: trong sự đầu thai có sự giao truyền năng lượng vừa vật
chất  và tinh thần và thông tin giữa 2 kiếp sống trước và sau cái  chết
(Quyền duyên).vv...

Như trên  chúng ta  đã  thấy  sự  Tái  sanh tùy  thuộc hoàn toàn vào
nghiệp và chúng ta không biết nghiệp của mỗi chúng sinh dẫn dắt nó tái
sanh vào cõi nào trong 31 cõi. Nhưng thời khoảng cận tử (gần chết) rất
quan trọng cho việc tái sanh ở kiếp sau vì có nhiều hiện tượng xảy ra trong
lúc này như người sắp chết có đau đớn vật-vả không? Hay êm thấm ra đi,
có than khóc thảm thiết không?cận tử nghiệp có nặng không?có nghe thấy
những hình ảnh hay tiếng nói gì? Có được hộ-tử không?[ ] Bởi vì những
trạng thái tâm lúc gần chết ảnh hưởng đến tiến trình tái sanh của người
chết.

Do đó nghiệp cũng được phân loại theo ưu thế cho quả lúc cận tử:

1/-  Trọng nghiệp: là những hành động rất Thiện hoặc rất Ác trong
cuộc sống. Rất thiện là người sắp chết có thể nhập thiền Sắc-giới, Vô-sắc-
giới hay thiền Quán.  Nếu rất ác là người đó đã phạm 5 trọng tội: giết cha,
giết mẹ, giết Alahán, làm chảy máu Đức Phật (như Đề Bà Đạt Ta) và chia



rẽ Tăng già (ngũ nghịch đại tội)

2/- Cận-tử nghiệp: là những hành động, lời nói hay ý nghĩ cuối cùng
trong giờ phút lâm chung. Như những cảm tử đeo bom để giết hại kẻ thù
và tự sát luôn. Nghiệp này cũng có sức mạnh gần như trọng nghiệp và
những hình ảnh của các trọng nghiệp sẽ xuất hiện trong tâm não của kẻ
làm tội để dẫn dắt nó đi tái sanh.

3/-  Thường nghiệp: những hành động mà ta thường làm trong đời
sống sẽ được nhớ lại khi lâm chung như con dao, tiếng hét của con heo với
người đồ tể hay tiếng nhạc, tiếng hát với người ca sĩ...

4/- Tích trữ nghiệp: là một nghiệp nào đó trong những kiếp quá khứ,
không thuộc ba loại trên,nhưng vẫn còn đủ năng lực để trỗ quả khi hội đủ
duyên.

Sự Chết và sự Sanh

Ngày nay khoa học định nghĩa cái Chết là:

-sự mất phản ứng của cơ thể khi bị kích thích,

-sự mất phản xạ của thân não (tronc cérébral),

-sự mất sinh hoạt điện não, điện-não-đồ trở nên bằng thẳng,

Theo Phật-giáo Chết là sự diệt tắt của tuổi thọ  (àyu), của năng lượng
tinh  thần (jivitindriya),  năng  lượng  vật  chất (usma),  và  tâm-thức
(vinnàna). Giữa sự Chết và sự Tái sinh có sự giao truyền năng lượng vật-
chất,  năng lượng tinh thần và  thông tin (ký ức) giữa 2 hợp thể Tâm-
Vật-lý trước và sau cái chết. Do đó có những đứa trẻ nhớ lại hết những
kỷ niệm của kiếp sống quá khứ (thông tin) và sự bảo tồn năng lượng vẫn
được tôn trọng đúng theo định luật vật-lý.

Theo Phật Giáo, con ngươi có thể chêt băng môt trong 4 cách sau đây
:
 

1-  Chêt vì hêt tuôi thọ (āyu) : Môi loai chung sinh, môi loai sinh vật có 
tuôi thọ riêng cua chung. Con ngươi ơ các thơi đai khác nhau, ơ các 
quôc đô khác nhau, có tuôi thọ trung bình khác nhau. Hiên tai (2025) 
tuôi thọ trung bình cua ngươi Pháp la 85 tuôi cho đan ba va 79 tuôi cho 
đan ông. Trươc đây môt trăm năm, tuôi thọ cua họ không đươc như vậy. 
Tuôi thọ trung bình có thể la môt biểu hiên cua sự văn minh tiên bô cua 
môt quôc gia. Trong Kinh Phật có đề cập tơi tuôi thọ cua con ngươi ơ 
tưng thơi đai cua qua đia câu, có khi thật dai, có khi thật ngăn.

 



2-  Chêt vì hêt nghiêp (kamma) : Nghiêp ơ đây muôn nói tơi sinh nghiêp
(janaka kamma, kamma générateur) cua kiêp sông hiên tai ơ môt ngươi 
bình thương, vì đôi vơi vi A La Hán khi chêt (nhập Niêt Ban) thì tât ca 
nghiêp cua Ngai đều đươc đoan diêt, sinh nghiêp hoan toan châm dưt. 
Sinh nghiêp la năng lực có thể lam phát sinh va duy trì tâm va vật chât 
trong đơi sông hiên tai, đông thơi luc vưa chêt có kha năng tái tao môt 
đơi sông mơi, nó la sưc manh để đưa đi tái sinh. Đây la môt đinh luật 
thiên nhiên, Đưc Phật luc con tai Thê cung không lam gì đươc trươc sưc 
manh cua sinh nghiêp cho ngươi khác hoăc cho chinh Ngai. Măc dù, 
theo truyền thuyêt, nhưng vi Chánh Đăng Chánh Giác có kha năng kéo 
dai cuôc sông thêm môt it lâu, nhưng Đưc Phật cung không lam.

 
3-  Chêt vì hêt tuôi thọ va hêt nghiêp : Đây la sự trùng hơp cua hai 
nguyên nhân ơ trên. Đây cung có thể nói về cái chêt cua các vi Phật 
Chánh Đăng Chánh Giác, Đôc Giác hay các vi A La Hán khi hêt tuôi thọ
(ngai Ananda, ngai Đai Ca-Diêp chêt luc 120 tuôi).

 
4-  Chêt vì môt Đoan nghiêp (upaghataka kamma, K.destructeur) : Có 
nhưng đoan nghiêp cho qua lam căt đưt thình lình dong sinh nghiêp 
trươc kỳ han cua kiêp sông. Như cái chêt cua Đề Ba Đat Đa, ngươi em 
họ đã không ngưng hãm hai Đưc Phật vì ganh tưc va muôn tranh ngôi 
giáo chu.
     Đây cung có thể la nhưng cái chêt bât đăc kỳ tử, chêt yểu, chêt do tự
tử.

Con ngươi loanh quanh đi về trong 31 coi trên đây qua 4 cách sinh thanh :
 

1-  noãn sinh (nhưng thu vật sinh ra tư trong trưng, như ga, vit, chim, 
răn...) ;

 
2-  thai sinh (nhưng sinh vật sinh ra tư trong bao thai, như con ngươi hay
nhưng đông vật có vu)

 
3-  thâp sinh (nhưng sinh vật sinh ra tư chô âm thâp, như nhưng ký sinh 
trùng sông trong ruôt chung ta hay dươi đât, dươi long biển...) ;

 



4-  hoá sinh (chư thiên va nga quỷ) nhơ không qua trung gian cha mẹ, 

không năm trong thai bao, thoăt môt chôc đã hóa hiên, nên nhưng vi nay

nhơ lai đươc kiêp trươc dễ dang.

Năng lượng tinh thần là cái chi?

Trong lúc sống, con người cần năng lượng vật chất để nuôi sống cái 
thân này, đồng thời cũng cần năng lượng tinh thần để nuôi sống phần tâm 
thức.Nếu năng lượng được định nghĩa là khả năng của một vật thể hay một
hệ thống sản sinh ra được một công năng, thì ta có thể nói Tinh thần là 
năng lượng  vì nó làm việc rất nhiều lúc thức cũng như lúc ngủ. Năng 
lượng tinh thần làm cho Tâm sống và tồn tại. Tâm lý học Phật giáo có nói 
tới yếu tố tâm-mạng-căn (énergie mentale), không có nó Tâm không thể 
nào tồn tại.

Khoa học ngày nay chưa hiểu rõ lắm năng lượng tinh thần phi vật chất
này, nhưng từ từ đã có những nhà khoa học tiến bộ không bằng lòng với
bức tường ngăn cách giữa vật chất và tinh thần, vì họ thấy rằng những
năng lượng vật lý thuần túy không giải thích được tất cả những hiện tượng
trong cuộc sống con người, nhất là những hiện tượng tâm linh, phi vật
chất,  hoặc những hiện tượng mà giác quan con người không cảm nhận
được (hiện tượng ngoại cảm giác(extrasensoriel), hoặc loại tâm thức ngoại
thần kinh (conscience extraneuronale).

Từ  thập  niên  2000,  giáo  sư  Konstantin  Meyl,  nhà  vật-lý  ở  đại  học
Stuttgart, Đức, chuyên nghiên cứu các vật-lý-trường xoáy óc (physicien
des champs des Vortex) đã chế tạo được máy phát sóng vô hướng scalaire
(SWD: scalar wave device) để điều trị bịnh tật không cần thuốc men cùng
cộng sự viên là  bác sĩ  Hervé Ianecek,  BS thú-y và sinh-học-gia  người
Pháp, công nhận rằng « các sóng tinh thần do não bộ phát ra hay thu nhận
có đặc tính của các sóng vô hướng» (ondes scalaires)
      Các nhà khoa học đã công nhận “ở bề sâu của vật chất có năng lượng, 
ở bề sâu của năng lượng có hệ thống tín hiệu (information structurée), ở 
bề sâu của tín hiệu có tâm thức” (Dr Xavier Emanuelli). Ba yếu tố năng 
lượng, hệ thống tín hiệu và tâm thức có sự cộng hưởng với nhau.

Như vậy, vật chất và tinh thần có chung một bản thể. Một số nhà
khoa học đi xa hơn nữa và đặt vấn đề : “Vậy năng lượng của tâm thức là
cái  chi  ?”.  Đến  đây,  họ  tiến  tới  mức độ  lượng  tử  của  ý-thức-trường
(champ de conscience). Một số nhà khoa học đã đưa ra những lý thuyết



lượng tử về bản thể của tâm thức,  như giáo sư Karl  Pribram (đại  học
Stanford,  Hoa kỳ),  nhà  vật  lý  học Roger Penrose,  nhà  sinh học  Stuart
Hamroff, nhà vật lý học Philippe Guillemant (CNRS, Pháp), giáo sư sinh-
vật-lý Raphaël  Cannenpasse-Riffard. Mỗi vị đưa ra một giả thuyết,  tựu
trung là ở trong môi trường tinh thần (không phải là sắc pháp) thì hạt trở
thành sóng và năng lượng vẫn được bảo tồn. GS John C.Eccles, giải Nobel
y khoa, đã viết: “chúng ta phải chấp nhận là sự tập trung tư tưởng đưa tới
một ý định hay một tư tưởng, có thể gây ra những hiện tượng thần kinh nơ-
rôn qua trung gian một tiến trình tương tợ  như những gì  xảy ra  trong
“trường xác-xuất” (champs de probabilité) của cơ học lượng tử. (Évolution
du cerveau et création de la conscience/ nxb Fayard)

Vì sao người ta tin sự Tái sinh là có thật?

Không phải sự tái sanh chì xảy ra trong vùng chịu ảnh hưởng của 
Phật giáo và Ấn Độ giáo, mà nó xảy ra ở khắp nơi trên thé giới. Ở Úc châu
các nhà nhân chủng học Walter Baldwin Spencer và Francis Gillen ghi 
nhận: “trong tất cả các bộ lạc, không có ngoại lệ, người ta tin rằng ông bà 
tái sinh trở lại”. Ở Phi châu, GS Parrinder nghiên cứu so sánh các tôn giáo 
nói rằng “trong 40 năm trở lại đây, đức tin về sự tái sinh càng ghi đậm 
trong lòng các bộ lạc”. Ở Bắc và Nam châu Mỹ (dân Tlingits ở Alaska, 
người Aztecs, Mayas, Incas) GS Daniel Brinton, nhà khảo cổ và dân tộc 
học cho rằng: “có người nghĩ rằng người da đỏ chắc không thể nào biết về 
sự tái sanh, nhưng thật ra ý niệm tái sanh là niềm tin chắc chắn của họ”.

Nhiều nhân vật nổi tiếng trên thế giới tin ở tiền kiếp và sự tái sanh 
như Pythagore, Platon, Plotin, Origène, Kant, Fichte, Schopenhauer, Jung 
C.G...Ông Pythagore nhớ lại tường tận cái thuẫn (bouclier), trong một đền 
thờ Hy Lạp, là vật mà ông đã dùng trong tiền kiếp lúc vây hãm thành 
Troie...

Phật giáo và Ấn Độ giáo coi sự tái sanh là sự thật hiển nhiên như trái 
đất quay quanh mặt trời. Như đã nói ở phần trên, Đức Phật là người đã biết
rõ, thấy rõ sự tái sanh do đã chứng đắc Tức Mạng Minh và Thiên Nhãn 
Minh trong đêm ngài thành đạo Chánh Đẳng Giác. Trong Tam-Tạng ngài 
đã giảng rõ sự tái sanh qua nhiều bài kinh:

*-Đại Kinh Saccaka (Trung bộ I, số 36)

*-Kinh Pháp cú, câu 153: “Xuyên qua nhiều kiếp sống, Như Lai 
thênh thang đi, đi mãi để tìm người thợ cất cái nhà này; khổ não thay triền 
miên sanh tử, tử sanh”

*-Kinh chuyển Pháp Luân (Dhammacakka Sutta): “Chính Ái Dục 



dẫn dắt chúng sanh đi tái sanh”... “Đây là kiếp sống cuối cùng của Như 
Lai. Từ đây Như Lai không còn tái sanh nữa”

*-Túc sanh truyện (Jataka) là một bộ truyện có giá trị luân lý quan 
trọng ghi lại các tiền kiếp của Đức Phật.

*-Kinh Anàtapindikavada Sutta có ghi truyện nhà trưởng giả Cấp Cô 
Độc, sau khi chết liền tái sanh vào cảnh trời, có về viếng thăm Đức Phật 
đêm hôm sau...

Trong Tam Tạng, còn rất nhiều câu chuyện Đức Phật đã xác nhận sự Tái 
Sanh là một sự thật không thể chối cãi được. Đức Phật dạy chúng ta đừng 
nói láo, chẳng lẽ Đức Phật lại nói láo với chúng ta? Nếu chúng ta không 
tin Phật thì theo Đạo Phật làm gì? Hay là tại ta ngã-mạn, nghe theo bọn 
duy vật vô thần, bọn vị-khoa-học (scientiste).

Đạo Islam và Đạo Thiên Chúa hiện nay không tin sự Tái sinh. Do-
Thái giáo chấp nhận thuyết Tâm thần Chuyển-di (métempsychose) cho 
rằng linh hồn người chết trở lại nhiều lần ở trần thế. Vào thời chúa Jésus-
Christ người ta tin nơi thuyết này như trong Saint Jean 9 hay trong những 
trả lời của chúa Jésus với các tông-đồ (saint Matthieu 16 và saint Luc 9). 
Thánh Augustin và đệ tử  là Origène bênh vực triệt để thuyết này và đi đâu
ông cũng giảng truyền sự tái sinh.Truyền thống bí truyền (kabbale) Thiên 
Chúa giáo cũng chấp nhận thuyết này, nhưng giữ kín trong một nhóm giới 
hạn, như những kiến thức huyền bí của nhóm. Cho đến Hội nghị Công 
giáo Toàn cầu  Constantinople năm 553 , Thiên Chúa Giáo cấm nói tới sự 
chuyển di linh hồn. Mặc dầu bị cấm đoán, nhưng thống kê năm 1994 
(l'actualité religieuse dans le monde 1994, page 13) cho biết:

-34% người Pháp thực hành đạo Chúa, nhưng vẫn tin nơi sự tái sanh, 
trong khi 24% số người tổng quát tin thôi.

-32% người Ba-Lan, rất sùng đạo chúa, tin nơi sự tái sanh.

-9% người Tiệp tin thôi vì họ bị ảnh hưởng rất mạnh bởi chủ nghĩa 
Duy Vật Vô Thần.

Giáo sư tâm-lý-học Ian Stevenson (1918-2007) thuộc đại học 
Virginie Mỹ, đã bỏ cả cuộc đời để nghiên cứu về hiện tượng nầy, đoạt giải 
thưởng William James năm 1960 của Hội Nghiên cứu Tâm lý học Hoa Kỳ,
đã đúc kết hơn 2700 trường hợp tái sanh ở khắp nơi trên thế giới và viết 
hàng chục cuốn sách về tái sanh. Vài cuốn đã được dịch ra tiếng Pháp: 20 
cas suggérant le phénomène de réincarnation,1985, Sand/ Les enfants qui 
se souviennent de leurs vies antérieures, 1994, Sand/ Réincarnation et 
Biologie, 2002, Dervy.



Phương pháp nghiên cứu của ông rất khoa học và ngày càng chính 
xác hơn. Lúc đầu có tính cách như một cuộc điều tra của cảnh sát. Nơi nào 
có một trẻ em thuật lại về tiền kiếp của mình, ông đến tận nơi hoặc gởi 2 
phái đoàn điều tra làm việc độc lập nhau: một đến nơi em bé hiện sinh 
sống. Phái đoàn kia được gởi đến nơi mà em bé nói là đã sống trong tiền 
kiếp. Họ thâu thập tất cả dữ kiện về lý lịch, hoàn cảnh sống, lời khai của 
các thân nhân, những hiện vật mà em bé đã mô tả...Sau đó hai phái đoàn 
họp nhau lại để đối chiếu các dữ kiện. Họ thấy là lời nói của em bé rất 
đúng với sự thật của cuộc sống trong tiền kiếp của em.(90% đúng)

Về sau ông tiến gần tới sự thật hơn: phái đoàn thứ hai vào hẳn bịnh 
viện nghiên cứu trên các hồ sơ bệnh lý, xét nghiệm tử thi của người đã 
chết ở kiếp trước, đã được chăm sóc hay giải phẫu ra sao, và hiện nay vẫn 
còn dấu tích những vết sẹo trên thân thể của kẻ được tái sanh, tương quan 
như thế nào với những vết thương của người ở tiền kiếp. Ông đã nhấn 
mạnh nhiều lần là những nghiên cứu của ông đã giúp đưa ra ánh sáng 
những dữ kiện minh chứng sự Tái sanh. Khi có người hỏi ông có tin sự tái 
sinh không? Ông trả lời «điều tôi tin là tất cả những trường hợp mà chúng 
ta biết đến hiện nay về sự Tái sanh, đối với tôi, là sự diễn-giải thích đáng 
nhất được tìm thấy. Có nhiều sự kiện đáng kể được ghi nhận và ngày càng 
trở nên vững chắc hơn. Những kẻ duy lý, nếu họ muốn, có thể tin sự tái 
sanh dựa trên những dữ kiện có thật thôi».

Sau đây là một câu chuyện khá thuyết phục của GS Ian Stevenson 
trong số hàng ngàn trường hợp nghiên cứu của ông.Một em bé Ấn Độ tên 
Ravi Shankhar sinh năm 1951, tại xứ Uttar Pradesh. Từ 2 tuổi em đã tỏ ra 
xa lạ với gia đình mình và nói mình là con trai của ông thợ hớt tóc tên 
Jageshwar, rồi lúc nào cũng đòi những món đồ chơi mà em có ở kiếp 
trước. Em kể là đã bị cắt cổ bởi một người rửa khoáng sản và một người 
thợ hớt tóc tên Chaturi và Jawahar. Hơn nữa em Ravi Shankhar có một vết 
sẹo bẩm sinh ở cổ. Chính GS Stevenson đã quan sát và mô tả kỹ càng vết 
sẹo này: dài 5cm và rộng khoảng từ 3 tới 6mm, màu sậm hơn vùng da 
chung quanh, kết cấu nổi hạt giống như sẹo của một vết cắt bằng dao. Sau 
người ta tìm được ở cách nhà của Ravi Sankhar chưa đầy 1 cây số, có một 
người thợ hớt tóc tên Jageshwar mà đứa con 6 tuổi, tên Munna, bị giết 
trong hoàn cảnh đúng như Ravi Shankhar đã mô tả. Hai kẻ bị nghi ngờ là 
sát nhân tên Chaturi, là người rửa khoáng sản và Jawahar là thợ hớt tóc; 
nhưng sau đó cả hai được thả vì không có bằng chứng chính xác. GS 
Stevenson đã ghi nhận được 26 dữ kiện viện chứng cho sự tái sanh, trong 
đó vết sẹo ở cổ của Ravi Shankhar là yếu tố hùng hồn nhất.

Chúng ta thử tìm hiểu cái gì được truyền từ Munna sang Shankhar: 



Chắc chắn thân thể của hai em hoàn toàn khác nhau vì hai em được sinh ra
trong 2 gia đình khác nhau, không cùng huyết thống. Những gì được lưu 
truyền là những thành phần của Tâm thức bao gồm Thọ, Tưởng, Hành, 
Thức nghĩa là tất cả những khả năng và việc làm của Tâm như đã trình bày
trong phần định nghĩa của Tâm. Nhưng chúng không được xem như linh 
hồn vì chúng thay đổi theo thời gian và hoàn cảnh.Theo sự nghiên cứu của 
GS Stevenson trên nhiều ngàn trường hợp, có những sự giống nhau giữa 
người chết và người mới tái sanh sau đây:

1/- Những người thông minh tái sinh vẫn thông minh; đặc biệt nơi 
những vị Tulkous (đại sư) Tây Tạng tái sanh, lúc trẻ những vị này thông 
minh sớm và rất lanh lợi. Điều này cho ta nghĩ tới những thần đồng, phải 
chăng họ tái sanh từ những bác học hay những nghệ sĩ tài ba trước kia.

2/- Các kiến thức và trí nhớ không suy suyển; có những khả năng đặc
biệt và đa dạng được  lưu truyền nguyên vẹn. Trí nhớ về kiếp quá khứ bắt 
đầu từ 2 tuổi tới 5-6 tuổi và lần lần quên hết.

3/- Sức mạnh thể lực và tay nghề khéo léo: điều này càng minh 
chứng cho sự lưu truyền qua tái sanh.

4/- Những sở thích và thị hiếu: chẳng hạn những sở thích về tôn giáo 
cùng những hành vi cúng bái trong chùa chiền hay những thị hiếu về rượu 
chè, hút sách. Cũng có thể là những thị hiếu về thẩm mỹ, thời trang, ẩm 
thực phù hợp với người đã mất, nhưng lại không thích hợp với tuổi tác của
em bé mới tái sinh hay với hoàn cảnh của em.

5/- Những tình cảm dính mắc với thân nhân trong gia đình: cha mẹ, 
vợ chồng, con cái. Những trẻ tái sanh đòi được đến sống với gia đình cũ. 
Nhưng ngược lại cũng có sự thù hận khi kiếp trước đã bị hành hạ, khổ sở. 
Đều này nhắc nhở chúng ta cũng như các nhà cầm quyền là chỉ có sự bất 
bạo động và nhân ái mới có thể triệt tiêu những hận thù truyền kiếp.

6/- Khi có sự thay đổi giới-tính từ kiếp này qua kiếp sau, thì kẻ tái 
sanh bị bối rối trong sự xác nhận về giới-tính và hay xảy ra tình trạng 
đồng-tính luyến-ái. Ví dụ: cô gái Miến Điện tên Ma Tin Aung Myo, kiếp 
trước là một người lính Nhật Bản, chết trong thời chiếm đóng Miến Điện, 
kiếp này từ bé cô đã có hành vi là con trai, có sở thích, trò chơi, cách ăn 
mặc là đàn ông và cuối cùng trở nên Đồng-tính luyến-ái (homosexuel) (vì 
trong tâm cô là người đàn ông, dĩ nhiên cô bị lôi cuốn, hấp dẫn bởi phụ nữ,
nhưng hình hài của cô là đàn bà). Đây cũng có thể là cách giải thích của 
Phật giáo về hiện tượng này?

7/- Những dấu tích bẩm sinh trên cơ thể kẻ tái sanh: có thể là một dấu



vết đậm màu trên da, một nốt ruồi lớn có trên cơ thể người chết được 
truyền lại cho kẻ tái sanh, mặc dù cả hai không cùng huyết thống. Hoặc là 
những vết đậm màu và vết sẹo trên các trẻ tái sanh là dấu vết của những 
thương tích làm chết người ở kiếp trước; hoặc là những vết cắt xẻo trên 
xác ngưởi chết để đánh dấu tìm kẻ sẽ tái sanh. Cách này thường thấy ở 
giống dân Tlingits Alaska, ở Miến Điện và bộ tộc Igbos ở Nigeria. Hoặc là 
những khuyết tật bẩm sinh do dấu ấn cảm xúc tác động trên thân thể người
sắp chết.

Những sự kiện này càng chứng tỏ tái sanh là có thật.

Kết luận

Sự Tái sanh đã được Đức Phật xác nhận trong rất nhiều bài kinh, 
nhưng có người vẫn không tin; vì tin theo thuyết Duy Vật hay ngã mạn 
nghĩ rằng mình là kẻ vị-khoa-học (scientiste): “tôi phải thấy, phải rờ mó, 
đụng chạm được thì mới tin”, có biết đâu giác quan con người còn thua cả 
loài súc vật; đến khi được các nhà khoa học bỏ công ra nghiên cứu, kiểm 
chứng, sự Tái sanh đã trở nên một thực tại có thật, không chối cãi. Vấn đề 
tồn tại là chúng ta phải hiểu sự tái sanh xảy ra như thế nào? Khi chết giữa 
người chết và kẻ tái sanh có sự giao truyền năng lượng vật chất, năng 
lượng tinh thần và thông tin giữa hai hợp-thể Danh-Sắc (Tâm-Vật lý) trước
và sau cái chết, những hợp-thể này được thành lập nhờ những điều kiện 
đúng theo Luật Duyên-sinh, Duyên-hệ, trong đó nghiệp là điều kiện 
chính yếu; Sự Tái sanh tùy thuộc vào nghiệp của mỗi chúng sanh tạo ra 
trong kiếp chót và các kiếp trước đó, đồng thời cũng tùy thuộc vào trạng
thái tâm lúc cận-tử đúng theo những Định- luật của Tâm thức. Do đó 
thời gian cận-tử là cơ hội cuối cùng cho ta sử dụng năng lực tu tập: ta có 
đủ sáng suốt và định tỉnh lúc ra đi, hay ta ra đi trong sự hỗn loạn, sợ hãi, u-
mê, tiếc nuối? Tất cả phải được chuẩn bị ngay từ giây phút này, theo 
những định luật về Nghiệp báo và Tâm thức, để đừng bị lở chuyến tàu cuối
cùng của cuộc sống.

Sách tham khảo

-Giáo lý Phật giáo về sự Tái sanh/tg Naràda Maha Thera/dg Nguyễn Trạch Thiện/thuvienhoasen.org

-Giáo lý PG về Nghiệp báo/ tg Nguyễn Tối Thiện/ nxb Tôn Giáo

-Tài liệu học tập về Vi Diệu Pháp của Nhóm Nghiên-cứu và Thực-hành Phật-Pháp Paris13.

-Bouddhìsme et Re-naissances/ Didier Treutanaere/ ASIA Religion

-100 questions sur le Bouddhisme Theravada/ Didier Treutanaere/ Soukha éditions

-De la Mort à la Vie/ Jean-Pierre Schnetzeler/ Dervy

-Les Mystères de la Conscience/ Miriam Gablier/ Le lotus & l'éléphant



-Le livre de la Réincarnation/ Joseph Head, S.L. Cranston/ Le Livre de Poche

-Enfants de la Réincarnation/ Vicki Mackenzie/ Robert Laffont

-20 cas suggérant le phénomène de réincarnation/ Ian Stevenson/ Sand

-Les enfants qui se souviennent de leurs vies antérieures/ Ian Stevenson/ Sand

-Réincarnation et Biologie/ Ian Stevenson/ Dervy

-La physique de la conscience/ Philippe Guillemant, Josselin Morisson/ Guy Trédaniel

-Biologie, Médecine et Physique quantique/ Raphaël CANNENPASSE-RIFFARD/ Résurgence

-Évolution du cerveau et création de la conscience/ John C.Eccles/ Fayard

-Rebirth Explained (Two Essays)/ V.F. Gunaratna/ Wheel Pubication N°167,168,169

          (16/07/2025)

TUỆ THIỆN  


