
LÀM SAO ĐỂ CHUYỂN NGHIỆP

     Dù rằng đã biết Nghiệp (kamma hay Karma) được định nghĩa là một hành 
động có chủ tâm, nhưng ý niệm Nghiệp Báo phải được hiểu là kết quả của sự 
tương tác  giữa 3 yếu tố : di truyền, môi trường sống và ý chí. Tại sao có người
sinh ra đã bị cụt tay cụt chân, đui mù câm điếc, có người sinh ra trong một gia 
đình giàu sang quyền quí, người khác lại sinh ra trong cảnh nghèo hèn, túng 
quẩn. Có người 15 tuổi còn đi chăn trâu, nhưng 30 tuổi đã thành bác sĩ. Vậy thì
nghiệp là chi ? có thể thay đổi được hay không và làm cách nào?

Không phải tất cả những gì xảy ra trong cuộc sống đều là nghiệp quả, Vả 
lại trong kinh điển Phật Giáo có đề cập đến 5 loại định luật chi phối vũ trụ và 
con người : vật lý, sinh học, tâm lý, nhân quả, pháp giới. Nghiệp nằm trong 
định luật Nhân Quả thuộc lảnh vực tinh thần đạo đức. Định luật pháp giới bao 
gồm tất cả những định luật không nằm trong đó.

Về sự di truyền, chúng ta có 2 loại: vật thể và tinh thần. Sự di truyền vật 
thể được qui định bởi những định luật về sinh học như định luật Mendel 
chẳng hạn (1865). Cha mẹ truyền cho con cái những đặc tính hình thể (vóc 
dáng, màu da, màu tóc...), những bịnh tật, khả năng tinh thần...nhờ lưu truyền 
các di-tố (gènes). Các di-tố là một đoạn của những phân tử ADN(acide 
désoxyribonucléique) có trong các tế bào của mỗi sinh vật. Chúng ảnh hưởng 
và điều khiển sự phát triễn cũng như sự vận hành tất cả các cơ quan và hệ 
thống của cơ thể, giống như một cẩm nang ghi chép những chương trình phải 
thi hành để phát triển, tồn tại, sinh sản, già nua và cả sự chết.

Sự di truyền về tinh thần thì tế nhị hơn, được giải thích bởi Phật Giáo, 
được lưu truyền qua các chủng tử của dòng tâm hữu-phần (A-lại-da thức), 
chủng tử là những thông tin đã được mã-hóa (encodé) và được ghi chép xuống
dòng hữu phần rồi được chuyển từ tâm tử sang cho tâm tái sinh lúc con người
vừa mới mất. Những chủng tử này được lưu trữ trong ký ức của mỗi cá nhân từ
đời này sang đời khác từ vô lượng kiếp luân hồi, nó không tùy thuộc huyết 
thống ông bà, cha mẹ mà tùy thuộc vào nghiệp hành (nhân) mà mỗi cá nhân đã 
tạo từ quá khứ và chỉ chờ hội đủ nhân duyên để thể hiện thành nghiệp quả. Sự 
di truyền tinh thần được qui định bởi những định luật sau đây :

-ĐL« nhân-duyên-quả » : nhân khi hội đủ duyên mới sinh ra quả

-ĐLTâm-Não :như tâm ảnh hưởng trên vật chất và ngược lại               -



-ĐLvề cách hành động của Tâm : Tâm có 2 cách hành động : tự động 
không cần suy nghĩ và chủ động cần suy nghĩ, chọn lựa, kiểm soát.

-ĐL về Trí nhớ :liên quan đến trí nhớ dài hạn như tn Hiển thị (explicite)
và  tn Ẩn thị (implicite, như tn phương cách làm= m.procédurale)...Trí nhớ 
Hiển thị phải trải qua 4 giai đoạn để được ghi xuống bộ phận ghi nhớ: chuyển 
đổi thành mã hiệu hay mã số một thông tin, kỷ niệm (encodage, mã hóa), lưu 
trữ, gợi lại và quên.Muốn nhớ cho dài lâu phải lập đi, lập lại với những 
khoảng cách tăng dần theo thời gian .

-ĐL về Ý chí : bao gồm ý nguyện, quyết tâm, thực hiện và kết quả       

-ĐL về Năng lượng Tinh thần : tất cả những việc làm của tâm đều phải
cần tới năng lượng. Năng lượng tinh thần chi phối Ý định của tâm, trạng thái 
của tâm và việc làm của tâm -ĐLvề truyền tải thông tin trong cơ thể và 
óc não: đây là một trường-sinh-động (matrice vivante) có sự trao đổi thông tin
liên tục,không ngừng nghỉ.

-ĐL « Đồng thanh tương ứng, Đồng khí tương cầu » : cùng một âm 
thanh, tiếng nói thì có thể cộng hưởng với nhau, « cùng một khí loại thì tìm 
nhau, như đá từ thạch thì hút sắt, hổ-phách thì hút hột cảỉ (Đào Duy Anh, Hán 
Việt Từ Điển) ». Khoa học ngày nay cũng nói như thế : những vật thể có cùng 
tần số rung động (fréquence vibratoire) thì có thể hoà âm với nhau hay cùng 
một hệ số năng lượng (tiềm lực) thì thu hút, lôi cuốn nhau.

-ĐL về thói quen : là một sinh hoạt trí não, lời nói hay tay chân được 
lập đi lập lại nhiều lần thành thói quen khó bỏ. Có 4 loại thói quen: tinh thần, 
lời nói, tay chân, bịnh lý (TOC : trouble obsessionnel compulsif)....Người bị 
chứng bịnh này, trong đầu cứ bị ám ảnh bởi một ý tưởng cứ lập đi lập lại một 
sơ đồ bịnh lý như sợ dơ bẩn cứ phải rửa tay hằng chục lần, hoặc sợ bị trộm cứ
phải khóa cửa tới khóa cửa lui, có người bị ám ảnh bởi bịnh hoạn, cứ phải đi 
hết bác sĩ này tới bác sĩ khác. Những người này cần phải được trợ giúp bởi 
liệu pháp nhận-thức hành-vi (thérapie cognitivo-comportementale)

Bản chất của nghiệp là một tâm thiện hay tâm bất-thiện thực hiện qua tư tưởng,
lời nói hay hành động, dưới sự điều khiển của sự cố tâm, (tâm sở Tư). Tâm này
được ghi chép xuống bộ nhớ của óc não và có thể lưu truyền đến những kiếp 
sau, như trong trường hợp những người nhớ được tiền kiếp của mình hay Đức 
Phật thuật lại lúc ngài đắc Túc Mạng Minh ngài thấy rõ tất cả những tiền kiếp 
của ngài...Rồi khi nhân duyên hội đủ, Quả sẽ trổ ra ở mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý
làm cho chủ nhân của nghiệp sẽ đau đớn khổ sở (quả xấu) hay vui mừng, an 
lạc (quả tốt) như chính mình là nạn nhân của mình. Quả cũng là một tâm (các 
tâm quả vô nhân) xảy ra trên dòng tâm trôi chảy liên tục từ vô thủy luân hồi 
cho đến khi dòng tâm đó chấm dứt khi đạt đến Niết Bàn tịch diệt. Sự tương 
quan giữa nghiệp và quả thật không thể biết được: tại sao quả lại trổ như 



thế này, trong hoàn cảnh này, vào lúc này mà không phải lúc khác? Bởi vì có 
tới 24 duyên (điều kiện đuợc ghi trong định luật Nhân-Duyên-Quả)chi phối 
tương quan này. Có những duyên thuộc không gian, thời gian, (trước, sau, 
đồng thời, liên tục), thuộc tính cách tương sinh, tương khắc, hổ tương, tương 
đồng, phương tiện, sức mạnh của nghiệp (như Năm đại tội phải trả quả trong 
kiếp hiện tại hay kiếp kế tiếp liền sau đó). Chỉ trừ những vị đã đắc Túc Mạng 
Minh và Thiên Nhãn Minh như Đức Phật và ngài Anurudha hay vài vị khác 
mới thấy rõ nghiệp gì sinh ra quả gì.

Giữa thế kỷ 20, các nhà sinh học bắt đầu nghiên cứu ảnh hưởng của môi
trường trên sự biểu hiện của những đặc tính di truyền và nhận thấy rằng di 
truyền học tự nó không giải thích được những thay đổi của sự biểu hiện các 
đặc tính này. Nhà sinh học Anh Conrad Waddington (1905-1975) đưa ra thuyết
Ngoại Di Truyền bằng cách ráp chữ biểu sinh (épigénèse) và chữ di truyển 
(génétique) thành chữ épigénétique (Ngoại Di Truyền); theo đó môi trường 
sinh sống, cách sinh sống ảnh hưởng rõ ràng trên sự biểu hiện của các di-tố 
(gènes). Chẳng hạn không phải vì chúng ta mang trong người những di-tố của 
một bịnh di truyền mà bịnh này bắt buộc phải phát ra. Chúng có thể nằm yên 
đó, nếu chúng ta biết sống lành mạnh (ăn uống chừng mực, ngủ nghỉ đều độ, 
vận động thân thể, tâm thái an tịnh, quân bình thân tâm...). Môn học Ngoại Di 
Truyền ngày càng phát triển và đưa ra những minh chứng vững chắc về ảnh 
hưởng của môi trường sống và sinh lực tinh thần ảnh hưởng trên sức khoẻ và 
tuổi thọ của con người. Chẳng hạn 2 đứa trẻ sinh đôi có cùng hệ thống di-tố 
(génome) được nuôi dưỡng trong 2 gia đình khác nhau sẽ có cá tính, những sở 
thích và bịnh hoạn khác nhau. Ngược lại trong một gia đình mà đa số các con 
là con gái, chỉ có đứa nhỏ nhứt là con trai, thì cậu này có tánh tình, điệu bộ, sở 
thích rất là đàn bà và lớn lên muốn đổi giống thành đàn bà (hay ngược lại cũng 
vậy).

Bây giờ chúng ta nói đến thế nào là ý chí? Tác động của nó như thế 
nào ?

a)Ý chí là cương quyết hành động để đạt tới mục đích dự tính, điều này đòi hỏi
khả năng biết chọn lựa cách làm và phương tiện thực hiện thích hợp nhất

b) kế đến là soạn thảo ra một chương trình hành độngvới những ước tính điểm 
khởi đầu, điểm kết thúc và những kế hoạch trung gian.

c) biết phê phán, đánh giá những chọn lựa một cách xác đáng.

d) sau cùng đảm trách sự kiểm soát để tự điều chỉnh và duy trì công trình cho 
tới thành tựu mỹ mãn.

Ba yếu tố Di truyền, Ngoại di truyền (ảnh hưởng của môi trường sống) và Ý 
chí tương tác với nhau tạo thành nghiệp. Nghiệp là một hành động có chủ tâm, 



cố ý (Tư) thể hiện qua tư tưởng, lời nói hay việc làm dựa trên ký ức (tưởng), 
được hướng dẫn bởi sự hướng tâm (tác ý). Tư như người tài công, ký ức như 
bản đồ và hướng tâm như bánh lái. Nếu người tài công chọn lựa con đường 
đúng thì con tàu sẽ đến nơi đến chốn, nếu không con tàu sẽ đi lạc trong cõi sa 
mù lầm lỡ.

Ta có thể chuyển nghiệp được hay không? 

Khác với Ấn-Độ-Giáo xem nghiệp là định mệnh không thể thay đổi; tất cả 
những gì xảy ra trong cuộc sống hiện tại là do kết quả tất yếu của những hành 
động trước đây hoặc trong những kiếp trước. Như vậy con người không thể 
làm gì được. Lối suy nghĩ như vậy có thể biện minh cho tất cả những khổ đau 
hay bất công mà con ngưòi phải chịu trả và sự xuôi tay bất lực của cá nhân hay
của cả tập thể như tình trạng đã và đang xảy ra trong xã hội Ấn-Độ, mà đa số 
người dân thuộc Ấn Độ giáo làm cho sự chênh lệch giữa giàu nghèo thật kinh 
khủng. Người nghèo vẫn cứ nghèo vì chấp nhận số mệnh của mình; còn người 
giàu thì cứ thụ hưởng sự giàu sang không cần lo cho đám nghèo hèn kia làm gì.
(vì số phận của chúng nó phải như vậy mà!)

Thuyết thứ hai mà Đức Phật bác bỏ là thuyết Tiền Định hay Thiên Mệnh. Phật 
giáo không phủ nhận sự hiện hữu của các thiên chúng ở thiên giới, nhưng họ 
có cuộc sống của họ, có nghiệp quả của họ không liên quan gì đến con người. 
Họ coi con người là những sinh vật xấu xa, dơ bẩn mà họ muốn xa lánh, con 
người đừng mong mõi gì được họ đoái hoài thưởng phạt...Nếu nói rằng có một 
đấng tối cao tiên định số phận của con người, ban bố hình phạt và phần thưởng
cho con người thì chúng ta nghĩ sao về nhận xét của nhà bác học Einstein: «nếu
Thượng đế là toàn năng, tức nhiên mỗi điều gì xảy ra, mỗi hành động và tư 
tưởng con người, mỗi cảm giác và nguyện vọng của con người đều do ngài, 
vậy làm sao ta có thể nghĩ rằng con người bị bắt buộc phải chịu trách nhiệm về 
những hành động và tư tưởng của mình trước đấng Toàn Năng ấy». Do đó con 
người có thể tự do cải thiện cuộc đời và thân phận của mình; với ý chí con 
người có thể cải nghiệp bằng những cách sau đây:

1/- Trước hết phải biết phân biệt Thiện và Bất Thiện:

Thiện là những yếu tố hổ trợ ta tiến bước dễ dàng tên con đường giải thoát. Bất
thiện là bất cứ nghịch duyên do tư tưởng, lời nói hay hành động làm ngăn trở 
sự tu tiến của ta. Tâm lý học Phật giáo đưa ra 5 tiêu chuẩn bao gồm trong điều 
Thiện như sau:

-lành mạnh không phát sinh từ các phiền não (tham,sân,si)

-có lợi ích cho cá nhân và tập thể,

-có tính cách khôn ngoan sáng suốt

-không làm cho bậc thiện-trí phiền trách, tự mình cũng không ăn năn hối tiếc



-có kết quả là an lạc, hạnh phúc cho mình và cho người.

Bất Thiện là trái với định nghĩa trên đây về điều Thiện, nhưng bản thể của nó 
không ra ngoài Tham, Sân, Si. Đôi khi chúng mang những tên gọi khác nhau 
tùy theo ngữ cảnh như: phiền não, lậu hoặc, triền cái, chấp thủ, tà kiến...

2/- Kế tiếp phải biết những điều kiện sinh ra điều Thiện và điều Ác:

*Điều kiện sinh ra điều Thiện:

-Thân cận bậc thiện-trí (gần mực thì đen, gần đèn thì sáng)

-Sống ở nơi (trong nước) đáng sống; có Chánh Pháp, nơi tôn trọng giá trị tinh 
thần, đạo đức 

-Có thói quen làm lành (Đời trước đã từng tạo phước)

-Quyết tâm làm lành (Tinh tấn)

-Gìn giữ giới luật

-Luyện tập Chánh niệm, Tỉnh giác, và Hướng thiện nhờ hành Thiền Quán.

*Điều kiện sinh ra điều Bất Thiện:

-Thân cận hạng người gian ác

-Sống trong một nước chỉ biết vật chất và tiền bạc, không biết giá trị tâm linh 
và đạo đức.

-Không có thói quen hành thiện 

-Chỉ biết làm điều bất chánh

-không gìn giữ giới luật

-Chỉ biết hủ tục thờ cúng, tụng niệm mê tín dị đoan.

3/- Phải hiểu nguyên nhân tạo Nghiệp: 

Trong Định luật Duyên-khởi (hay Mười hai Nhân Duyên) ta thấy: Vô 
Minh →

Hành → Thức → Danh Sắc  → Lục Căn → Xúc → Thọ → Ái → Thủ → 
Hữu → Sanh →

Lão Tử → (Vô Minh) …

*Vô Minh là điều kiện sinh ra Hành xảy ra trong kiếp quá khứ: bản chất của 
Vô Minh là tâm sở Si, là sự không sáng suốt, mù mờ của Tâm diễn tiến trên sự 
Hoài nghi và Phóng tâm, không biết những gì xảy ra trong thân tâm mình và 
không thấu rõ cái đáng biết:

-Cái đáng biết: khổ đau, nguồn gốc của nó, trạng thái giải thoát khỏi khổ 
đau và con đường dẫn đến sự chấm dứt khổ đau (Tứ Diệu Đế); cũng như: pháp 



thiền để nhận diện khổ đau, nhận diện chính mình và tha nhân, sự luân hồi , 
nhân quả nghiệp báo.

-Hành ở đây là tất cả nghiệp bất thiện và nghiệp thiện qua ý nghĩ, lời nói 
và việc làm. Chẳng hạn tư tưởng tham ái và ngã mạn, ý nghĩ sân hận và bạo 
hành, những tư tưởng diễn dịch sai sự thật, những tư tưởng đi ngược lại với 
định luật thiên nhiên và con người.

*Ái thủ là điều kiện (duyên) sinh ra Hữu, là nghiệp xảy ra trong đời sống hiện
tại.Trong định luật Duyên khởi, đây là cái khâu quan trọng nhất để thoát khỏi 
vòng luân hồi, bởi vì nó xảy ra trong kiếp sống hiện tại nên ta có thể tác động 
được. Ái là tham lam, ham muốn, khao khát, tầm cầu. Ái thủ là bám víu vào 
những dục lạc của thế gian. Chúng ta muốn nhìn thấy màu sắc hình ảnh đẹp 
mắt, muốn nghe những âm thanh êm dịu, muốn ngửi những mùi hương nồng 
nàn, muốn ăn những món ngon béo, muốn sờ đụng những vật mịn màng, muốn
hay biết những điều khích động...Chữ Hữu (existence, devenir) cũng chỉ định 
những cõi sinh tồn khác nhau trong 3 cõi dục giới, sắc giới, vô-sắc giới và 
đồng thời cũng nói lên tiến trình đưa đến sự tái sinh trong những cõi đó.

Như vậy Vô Minh và Ái Thủ là nguyên nhân tạo nghiệp.

4/-Phải hiểu cơ chế vận hành của Tâm:

*Từ cảm giác đến Tri giác.

Những ba động (vibrations) đến từ thế giới bên ngoài được tiếp nhận bởi năm 
giác quan làm rung động các dây thần kinh cảm giác. Các ba động nầy sau khi 
đã xuyên qua các giác quan chúng trở thành những cảm giác và được đưa vào 
thế giới bên trong là thế giới của não bộ. Ngoài những cảm giác chuyên biệt 
của mỗi giác quan như cảnh sắc, âm thanh, mùi vị, xúc chạm, ta có những cảm 
giác chung như: nóng lạnh/ cứng mềm/đau sướng/ khô ẩm/ chuyển-động bất-
động và những cảm giác định tính: dễ chịu, khó chịu, trung tính.

Sau khi đi ngang qua một giác quan, cảm giác được xử lý (traiter) bởi ý thức, 
được nhận diện, đặt tên và gắn cho nhiều thuộc tính: xấu, đẹp, đáng ưa, đáng 
ghét, đáng buồn, đáng sợ,… từ đó nó trở thành một tri giác (perception). Tri 
giác là sự diễn dịch một cảm giác thành ý nghĩa. Như khi ta nghe một âm 
thanh, ta biết đó là tiếng chim hót, chớ không phải là tiếng chó sủa. Như khi ta 
nhìn con gà, ta biết đó là con gà chớ không phải là con chim quốc (trông gà 
hóa quốc). Trừ phi con người bị chứng mất nhận thức (agnosie) hay chứng 
loạn-cảm-giác (synesthésie: khả năng nhận biết nhiều cảm giác một lúc, cái 
chính thì cảm giác đúng, nhưng cái phụ là một ảo giác)

Mỗi người có một cái nhìn khác nhau về cùng một sự vật, tuỳ theo sự hiểu biết,
trình độ văn hoá và tâm linh hay tâm trạng của người quan sát (người buồn 
cảnh có vui đâu bao giờ). 



*Từ Tri giác đến Tư tưởng và Hành động

Tri giác được phân tích, đánh giá, phê phán, rồi sau đó óc não sản xuất ra tư 
tưởng.Tư tưởng là sản phẩm của tâm-não. Tới đây hành trình tư tưởng sẽ chia 
ra hai ngã.Một ngã, chúng ta có những tà tư duy, những ý tưởng tiêu cực, xấu 
xa đen tối. Những ý tưởng nầy làm khởi sanh những cảm xúc tiêu cực như: tức
giận, sợ hãi, đau buồn hoặc lo âu. Rồi những cảm xúc nầy, tới phiên chúng gây
ra những phản ứng xuẩn động : mắng chửi, đánh đập, tàn hại hay tự mình làm 
khổ mình, khổ người. Con người bị giam hảm trong cái vòng luẩn quẩn đen 
tối : tà tư duy <=>cảm xúc <=>phản ứng. Cái nầy sinh ra cái kia và ngược 
lại.Con người bị nhốt chặt trong ý nghĩ , cảm xúc và phản ứng của chính mình.

Ngã thứ hai là ngã chánh đạo : con người sẽ có tư tưởng thiện lành (chánh tư 
duy), có những lời chân thật dịu dàng (chánh ngữ), có những hành động hướng
thiện (chánh nghiệp) .

Cái gì có thể phá vở cái vòng lẫn quẫn đen tối trên và chuyển đổi, ngăn chận ta
đi theo đường tà ?

 a/ Đó là cái ý chí không theo tà hạnh (bonne volition)muốn hành động 
làm chủ cuộc đời mình, chớ không bị động quay cuồng trong vòng cảm 
xúc, xuẩn động.Ý chí muốn tạo nghiệp lành, không tạo nghiệp ác.

 b/ Đó là sự chú tâm (attention) ghi nhận sắc, thinh, hương, vị, xúc, pháp 
khi nó vừa lọt vào 6 giác quan (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý). Ý là giác 
quan thứ 6 ghi nhận thế giới bên trong.

 c/ Đó là sự sáng suốt, tỉnh giác (vigilance) không để tham sân si chi phối 
tâm mình.

Ba yếu tố nầy là nền tảng căn bản của Thiền Quán, sẽ được rèn luyện, dùi mài 
khi ta thực hành thiền trên.

5/-Tại sao thiền Quán có thể cắt đứt giữa 2 mắc xích Thọ và Ái để giải 
thoát con người?

Nhờ chánh niệm tỉnh giác, hành giả ghi nhận được cảm thọ mỗi khi có sự tiếp 
xúc giữa giác quan và trần cảnh (niệm Thọ). Cũng nhờ chánh niệm tỉnh giác, ta
ghi nhận được tâm tham hay tâm sân phát sinh liền sau những cảm thọ này 
(niệm Tâm). Thói quen tự động của tâm là mỗi lần có tâm tham hay tâm sân, 
nó nảy sanh liền một ý định để thực hiện. Khi có tâm tham, ý định nổi lên sẽ là 
làm sao chiếm hữu, đem về làm của mình; khi có tâm sân, làm sao trả đũa, làm 
khổ, tiêu diệt đối tượng. Tùy theo tâm tánh và sự luyện tập của mỗi người, 
những ý định này có thể cao thượng hay xấu xa mà khi thực hiện, nó trở thành 
những nghiệp thiện hoặc nghiệp ác tày trời. Thiền là phương cách duy nhất để 
phá tan những thói quen tự động của tâm, ngăn chặn một hành động sai trái, 
một xu hướng xấu xa, tiêu trừ một xung động (impulsivité) hay phá vỡ những 



sơ đồ tâm thức bệnh hoạn tai hại, cứ lặp đi lặp lại trong đầu làm trói chặt con 
người trong vòng đau khổ sầu hận. Nhờ vậy, thiền có thể giúp điều trị một số 
bệnh tâm thần hay một số thói quen nghiện ngập. Một định luật cua tâm là sau
tiến trình tri giác thì lập tức tới tiến trình hành động xảy diễn trong lộ trình 
tâm. Sau khi tri giác đã nhận diện được tâm tham hay tâm sân sinh khởi, qua 
tới tiến trình hành động, người có tu thiền sẽ không hành động máy móc theo 
thói quen trước đây mà sẽ thay thế bằng sự quan sát diễn trình của chính cái 
tâm tham hay sân này (niệm Tâm) và thấy tự nó sẽ biến mất như tất cả những 
diễn trình tâm khác: xuất hiện, chuyển biến và mất đi. Do đó, hành giả tránh 
được những hành động tai hại (nghiệp) gây ra do tâm tham hay tâm sân này 
với những hậu quả khó lường. Đây là Trí Tuệ giải thoát thấy được sự xuất hiện
của các tâm bất thiện, thấy được sự sanh diệt của chúng và biết cách hành xử 
để thoát khỏi sự chi phối của chúng nhờ Khéo tác ý (như-lý tác-ý) chuyển 
hướng tâm qua một thái độ thiện lành. Nếu không có ÁI hay SÂN, sẽ không có
THỦ, HƯU và không có SINH. Như vậy, tiến trình Sinh Tử Luân Hồi sẽ bị cắt 
đứt. 

Cuộc đời con người rất quí, tái sinh được làm người rất khó, cho nên chúng ta 
phải tận dụng kiếp này để tiến hóa trên con đường giải thoát.

-Hãy cẩn thận trên tư tưởng, vì tư tưởng trở thành lời nói, 

-Hãy cẩn thận với lời nói, vì lời nói sẽ trở thành việc làm, 

-Hãy cẩn thận trong việc làm, vì việc làm sẽ trở thành thói quen, 

-Hãy cẩn thận với thói quen, vì thói quen sẽ trở thành số phận cuộc đời, 

Số phận cuộc đời sẽ trôi nổi, chìm đắm, luân hồi.../.

TUỆ THIỆN
     27/04/2024

THƯ MỤC

-Đức Phật và Phật pháp/ Narada Maha Thera/ Phúc Tuệ Tịnh Môn

-Con đường giải thoát/ W.Rahula, Thích Nữ Trí Hải dịch Việt/ Phật Bảo tự

-Vi Diệu Pháp nhập môn/ TK Giác Chánh/ nxb Tổng hợp TP. Hồ Chí Minh

-Thuyết Nhân Duyên/ Nguyễn Tối Thiện/ thuvienhoasen.org

-Giáo lý Phật Giáo về nghiệp báo/ Nguyễn Tối Thiện/ nxb Tôn Giáo

-Những yếu tố ảnh hưởng đến hành động con người/ Tuệ Thiện/ thuvienhoasen.org

-Sơ đồ vận hành của Tâm Thức con người/ Nguyễn Tối Thiện/ thuvienhoasen.org

-Le code de la conscience/ Stanislas Dehaene/ Odile Jacob

-Comment la conscience contrôle le cerveau/ John C.Eccles/Fayard

-Les pouvoirs cachés de votre cerveau/ John Medina/ Leduc.S Editions





 


